I@Fdres

—_——
NUEeVOS

OBRA SOCIAL

Sembradores de esperanza.
Acoger, proteger y acompanar
en la etapa final de esta vida.

OBRA SOCIAL ODRES NUEVOS

Creacioén: Subcomisién Episcopal para la Familia y
Defensa de la Vida
Fuente: Conferencia Episcopal Espafiola

Sembradores de esperanza. Acoger, protegery
acompanar en la etapa final de esta vida.
Conferencia Episcopal Espaiola.

OBRA SOCIAL ODRES NUEVOS
ODRESNUEVOS.ES



g
NUEeVOS
OBRA SOCIAL SEMBRADORES DE ESPERANZA

SEMBRADORES DE ESPERANZA
Acoger, proteger y acompaiar en la etapa final de esta vida
Introduccidn
I. El debate social sobre la eutanasia, el suicidio asistido y la muerte digna
Il. Etica del cuidado de los enfermos: dignidad, salud, enfermedad
lll. La medicina paliativa ante la enfermedad terminal
IV. La ilicitud de la obstinacidn terapéutica
V. La eutanasia y el suicidio asistido son éticamente inaceptables
VI. Propuestas para fomentar una cultura del respeto a la dignidad humana
VII. La experiencia de fe y la propuesta cristiana
Epilogo
INTRODUCCION

«Quitate las sandalias de los pies, pues el sitio que pisas es terreno sagrado» (Ex 3, 5),
dijo Dios a Moisés ante el fendmeno de la zarza que ardia sin consumirse a los pies del
monte Horeb. Si entrar en la vida de una persona constituye siempre caminar en terreno
sagrado, con mayor razon cuando esta vida se encuentra afectada por la enfermedad o
ante el trance supremo de la muerte. Ante el debate que ultimamente se ha reavivado
acerca de la vida humana, la eutanasia y el suicidio asistido, queremos proponer en este
documento una mirada esperanzada sobre estos momentos que clausuran nuestra etapa
vital en la tierra.

Con este documento pretendemos ayudar con sencillez a buscar el sentido del
sufrimiento, acompaiiar y reconfortar al enfermo en la etapa ultima de su vida terrenal,
llenar de esperanza el momento de la muerte, acoger y sostener a su familia y seres
queridos e iluminar la tarea de los profesionales de la salud. El Sefior ha venido para que
tengamos vida en abundancia (cfr. Jn 10, 10) y en El hemos sido llamados a ser
sembradores de esperanza, misioneros del Evangelio de la vida y promotores de la
cultura de la vida y de la civilizacién del amor.

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

La alegria del Evangelio debe alcanzar a todos, de modo particular a quienes viven en el
sufrimiento y la postracion. Queremos reconocer y agradecer a quienes dedican tiempo
y esfuerzo a transmitir esta alegria y esperanza del Evangelio a los enfermos y sus
familiares. De modo particular queremos mostrar nuestra gratitud a los equipos de
pastoral de la salud en los diversos ambitos, a los capellanes, personas iddneas,
profesionales y voluntariado en hospitales, residencias e instituciones, a las
congregaciones que tienen como carisma propio el cuidado de los enfermos y ancianos.

Quien sufre y se encuentra ante el final de esta vida necesita ser acompanado, protegido
y ayudado a responder a las cuestiones fundamentales de la existencia, abordar con
esperanza su situacion, recibir los cuidados con competencia técnica y calidad humana,
ser acompafiado por su familia y seres queridos y recibir consuelo espiritual y la ayuda de
Dios, fuente de amor y misericordia. El suicidio asistido y la eutanasia, que consiste en la
accidon u omisidén que por su naturaleza e intencionadamente causa la muerte con el fin
de eliminar cualquier dolor, no aportan soluciones a la persona que sufre.

La Tradicidon de la Iglesia y su Magisterio han sido constantes en sefialar la dignidad y
sacralidad de toda vida humana, asi como la ilicitud de la eutanasia y el suicidio asistido.
En la Iglesia se ofrecen variados caminos y formas de acompafiar a los enfermos y a
quienes sufren, plasmandose en muchos carismas que han suscitado multiples
instituciones y congregaciones dedicadas a su cuidado, ademas de la respuesta generosa
de los fieles que hacen suyas las palabras de Jesus: «Estuve enfermo y me visitasteis»
(Mt 25, 36) y ejercen la caridad a ejemplo del buen samaritano (cfr. Lc 10, 25-37).

El texto que presentamos pretende ser pedagogico y de facil lectura para todos. Por eso,
hemos evitado cargarlo de referencias y notas al pie. A quien desee profundizar en el
Magisterio de la Iglesia que trata sobre estos asuntos, le remitimos principalmente a los
siguientes documentos: Pio Xll, Discurso sobre las implicaciones morales y religiosas de
la analgesia, 1957; san Juan Pablo Il, Carta Apostdlica Salvifici doloris sobre el sentido
cristiano del sufrimiento humano, 1984; Enciclica Veritatis splendor, 1993; Enciclica
Evangelium vitae, 1995; Benedicto XVI, Enciclica Spe salvi, 2007; Francisco, Discurso a los
participantes en la Asamblea plenaria de la Congregacidn para la Doctrina de la Fe, 2018;
Audiencia a la Federacion italiana de los colegios de médicos cirujanos y odontdlogos,
2019; Congregacion para la Doctrina de la fe, Declaracién sobre la eutanasia, lura et
bona, 1980; Respuesta a algunas preguntas de la Conferencia Episcopal Estadounidense
sobre la alimentacion y la hidratacién artificiales, 2007; Consejo Pontificio para los
agentes sanitarios: Cuidados paliativos, situacion actual, diversos planteamientos
aportados por la fe y la religién équé hacer?, 2004; Nueva Carta a los Agentes Sanitarios,

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

2017; Catecismo de la Iglesia catdlica, nn. 2276-2283; CCXX Comisidn Permanente de la
Conferencia Episcopal Espafiola, Declaracién con motivo del proyecto de ley reguladora
de los derechos de la persona ante el proceso final de la vida, 2011.

El 28 de octubre de 2019 se publicaba la Declaracion conjunta de las religiones
monoteistas abrahdmicas sobre las cuestiones del final de la vida. En ella se afirma que
«el cuidado de los moribundos representa, por una parte, una forma de asumir con
responsabilidad el don divino de la vida cuando ya no es posible tratamiento alguno v,
por otra, nuestra responsabilidad humana y ética con la persona que (a menudo) sufre
ante la muerte inminente. El cuidado holistico y respetuoso de la persona debe
reconocer como un objetivo fundamental la dimensién especificamente humana,
espiritual y religiosa de la muerte. Este enfoque de la muerte requiere compasion,
empatia y profesionalidad por parte de todas las personas involucradas en el cuidado del
paciente moribundo, especialmente de los trabajadores de la salud responsables del
bienestar psicosocial y emocional del paciente».

El Papa Francisco, en su audiencia a la Federacion italiana de los colegios de médicos
cirujanos y odontodlogos el pasado septiembre de 2019, afirmaba que «es importante
que el médico no pierda de vista la singularidad de cada paciente, con su dignidad y su
fragilidad. Un hombre o una mujer que debe acompafarse con conciencia, inteligencia y
corazdn, especialmente en las situaciones mas graves. Con esta actitud se puede y se
debe rechazar la tentacion —inducida también por cambios legislativos— de utilizar la
medicina para apoyar una posible voluntad de morir del paciente, proporcionando ayuda
al suicidio o causando directamente su muerte por eutanasia. Son formas apresuradas de
tratar opciones que no son, como podria parecer, una expresion de la libertad de Ila
persona, cuando incluyen el descarte del enfermo como una posibilidad, o la falsa
compasion frente a la peticion de que se le ayude a anticipar la muerte. “No existe el
derecho de disponer arbitrariamente de la propia vida, por lo que ningin médico puede
convertirse en tutor ejecutivo de un derecho inexistente” ».

La Asociacion Médica Mundial (AMM), que representa a las organizaciones médicas
colegiales de todo el mundo, afirmaba en su resolucién adoptada en octubre de 2019 en
su septuagésima asamblea general: «La AMM se opone firmemente a la eutanasia y al
suicidio con ayuda médica. Para fines de esta declaracidén, la eutanasia se define como el
médico que administra deliberadamente una substancia letal o que realiza una
intervencion para causar la muerte de un paciente con capacidad de decisiéon por
peticiéon voluntaria de este. El suicidio con ayuda médica se refiere a los casos en que,
por peticién voluntaria de un paciente con capacidad de decisién, el médico permite

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

deliberadamente que un paciente ponga fin a su vida al prescribir o proporcionar
substancias médicas cuya finalidad es causar la muerte. Ningin médico debe ser
obligado a participar en eutanasia o suicidio con ayuda médica, ni tampoco debe ser
obligado a derivar un paciente con este objetivo».

Nos ha parecido oportuno mantener el formato de preguntas y respuestas que ayuden a
una mejor comprensién, como ya se hizo en el documento «lLa eutanasia. Cien
cuestiones y respuestas sobre la defensa de la vida humana y la actitud de los catélicos»
que el Comité Episcopal para la Defensa de la Vida de la Conferencia Episcopal Espafiola
publicd en 1992. Hemos evitado el lenguaje técnico para la mejor comprensién de
quienes carecen de conocimientos especializados, sin renunciar por ello a la profundidad
y rigor de pensamiento. El modo de tratar a las personas en situacidon de vulnerabilidad,
el modo de acoger y sostener a los debilitados, ancianos y enfermos, la manera de
abordar los momentos ultimos de nuestra vida terrenal cualifican la calidad ética de la
sociedad. La Iglesia, servidora de la humanidad, quiere ofrecer la luz pascual de Cristo
muerto y resucitado, capaz de iluminar y llenar de amor, misericordia y esperanza las
situaciones mas complejas y en muchas ocasiones dolorosas de la existencia humana.

Hemos optado por abordar la cuestion, en primer lugar, desde una perspectiva que parte
de la condicién humana, para, en segundo lugar, abrir esta cuestién a la espléndida
luminosidad que nos comunica el Sefor Jesus, que ha vencido la muerte y nos ha donado
el Espiritu Santo para conocer el sentido y plenitud de nuestra vocacién en El. Somos
conscientes de que este planteamiento tiene sus limites. Pero lo hacemos asi para
resaltar que las cuestiones suscitadas ante el final de esta vida, el drama de la eutanasia
y el suicidio asistido son asuntos profundamente humanos, que afectan a la dignidad y
no se reducen Unicamente a una cuestion religiosa o para las personas que profesan la fe
cristiana (cf. Evangelium Vitae 64). Agradecemos a quienes nos han ayudado a elaborar
este texto. Encomendamos a la proteccion materna de la Virgen Maria, Salud de los
enfermos y Auxilio de los cristianos, a los enfermos, sus familiares y amigos, a los
profesionales de la salud, voluntarios y tantas personas que colaboran en la pastoral de
la salud y de la familia, y a todos los que sufren en su cuerpo o en su espiritu.

I. EL DEBATE SOCIAL SOBRE LA EUTANASIA, EL SUICIDIO ASISTIDO Y LA MUERTE DIGNA
1. {Qué subyace en el reciente debate social sobre la eutanasia y el suicidio asistido?

La eutanasia y el suicidio asistido son objeto en nuestro tiempo de campanas
propagandisticas a su favor. El debate actual sobre estos asuntos no es propiamente
planteado como una cuestion médica, sino mas bien ideoldgica con una profunda raiz

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

antropoldgica. Efectivamente, en el fondo nos encontramos ante una determinada
concepcidn del ser humano y sus implicaciones familiares y sociales y un concepto de
libertad concebida como voluntad absoluta desvinculada de la verdad sobre el bien. Se
manifiesta la dificultad de encontrar un sentido al sufrimiento y el modo de encajarlo en
el recorrido vital de las personas, y las consecuencias que estos planteamientos tienen
sobre el modo de entender las relaciones sociales, la responsabilidad politica y su
repercusiéon en el dmbito sanitario.

2. ¢Qué aspectos se promueven en las campaiias favorables a la eutanasia y el suicidio
asistido?

Las campafas encaminadas a suscitar opiniones favorables a la eutanasia y el suicidio
asistido suelen promover los siguientes aspectos:

- Lo primero que se presenta es un «caso limite». Se busca una situacién terminal y
dramatica especialmente Ilamativa que interpele la sensibilidad colectiva. Admitido este
caso, desaparecen las razones profundas para no admitir otros parecidos,
ensanchandose la casuistica.

- Lo anterior se complementa con eufemismos ideoldgicos y semanticos. Asi, se evitaran
expresiones como «provocar la muerte del enfermo» o «quitarle la vida». Por el
contrario, se ensalzan otras como «muerte digna», «autonomia», o «liberacion».

- Junto a esto, se procura presentar a los defensores de la vida como retrégrados,
intransigentes, contrarios a la libertad individual y al progreso. De este modo se evita un
dialogo sosegado y constructivo, que busque sobre todo el bien del enfermo.

- Otro elemento de la estrategia consiste en transmitir la idea de que la eutanasia es una
cuestion religiosa. Por eso, en una sociedad pluralista la Iglesia —o cualquier confesion
religiosa— no puede, ni debe, imponer sus opiniones.

- Como complemento de estas estrategias, se pretende trasmitir a la sociedad la idea de
que la eutanasia es una demanda urgente de la poblacidén y propia de nuestros tiempos.

La Academia Pontificia para la Vida (9.XI1.2000) denunciaba las campafias y estrategias a
favor de la eutanasia: «Se han desarrollado —dice— campafias y estrategias en este
sentido, llevadas adelante con el apoyo de asociaciones pro-eutanasia a nivel
internacional, con “manifiestos” publicos firmados por intelectuales y hombres de
ciencia, con publicaciones favorables a tales propuestas —algunas, acompanadas incluso
de instrucciones orientadas a ensefiar a los enfermos los diferentes modos de poner fin a

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

la vida, cuando fuese considerada insoportable—, con encuestas que recogen opiniones
de médicos o de personajes conocidos en la opinidn publica, favorables a la practica de la
eutanasia y, finalmente, con propuestas de leyes llevadas a los parlamentos, ademds de
los intentos de provocar sentencias de los tribunales que pudiesen dar curso a una
practica de hecho de la eutanasia o, al menos, a que no fuese punible».

3. éCuadles son los principales argumentos que se emplean para promover la
legalizacion de la eutanasia y el suicidio asistido?

Las diferentes cuestiones aducidas para la legalizacion de la eutanasia y el suicidio
asistido pueden ser reconducidas principalmente a cuatro argumentos:

1. El sufrimiento insoportable.

La defensa y promocidn de la eutanasia y el suicidio asistido basandose en el sufrimiento
insoportable del enfermo ha sido el argumento invocado durante muchos afios. El
acompafnamiento de la familia es un elemento muy importante para ayudar al enfermo a
resituarse ante la aparicion de la enfermedad, de modo particular si esta es grave. Y,
entre otros, es un deber del médico y el personal sanitario aliviar el sufrimiento y
eliminar el dolor al paciente, contando con el parecer del propio enfermo vy la
colaboracién de la familia, especialmente cuando nos encontramos ante una persona en
el final de la vida. A este respecto, es importante advertir que, si no se garantiza que el
paciente que pasa por esa situacion no tenga dolor, inevitablemente pueden surgir
peticiones de eutanasia. Y la experiencia clinica demuestra suficientemente que, para
esas situaciones, la solucidén no es la eutanasia, sino la atencion adecuada, humana y
profesional, y a este fin se dirigen los cuidados paliativos.

2. La compasion.

La segunda bandera enarbolada por los movimientos a favor de la eutanasia y el suicidio
asistido es la compasidn. A fin de que el paciente no sufra, se justifica poner fin a su vida.
Ademads, se afirma que de esa manera se contribuye al bien de la sociedad, porque de
este modo no se dilapidan los recursos sanitarios limitados de la comunidad, que pueden
ser dedicados a otros fines. Eso hace que no pocas personas, llegados esos momentos de
la vida, puedan sentirse como una carga para los demas (sus familiares y la sociedad), y
no quieran seguir viviendo. También, que otros consideren insoportable y carente de
dignidad la vida de dependencia (en la alimentacién, el aseo, el transporte, la falta de
control personal) y piensen que en esas condiciones es mejor la muerte. La solucién que
se presenta en este contexto es la eutanasia o el suicidio asistido. Se trata de la

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

eutanasia por compasion: para que no sufra, que deje de vivir. Pero enseguida
percibimos que esta no es la actitud adecuada. Lo mas humano no es provocar la
muerte, sino acoger al enfermo, sostenerlo en estos momentos de dificultad, rodearlo de
afecto y atencion y poner los medios necesarios para aliviar el sufrimiento y suprimir el
dolor y no al paciente. La auténtica compasién es de otro orden. La experiencia sostiene
qgue, cuando se percibe el carifio y cuidado de la familia, la importancia de la propia vida
qgue siempre contribuye al bien de la familia, de los demas y de la sociedad, el respeto a
la dignidad de todo ser humano con independencia de su estado de salud o de cualquier
otro condicionamiento, y se reciben los cuidados paliativos adecuados, si son necesarios,
un porcentaje muy bajo de pacientes pide explicitamente la eutanasia. Sembrar
esperanza verdadera, aliviar la soledad con una compafia afectiva y efectiva, aliviar la
angustia y el cansancio, hacerse cargo del enfermo «cargandolo sobre la propia
cabalgadura», a ejemplo del buen samaritano (cfr. Lc 10, 25-37), son expresiones de una
verdadera compasion.

3. La muerte digna.

El tercer argumento del movimiento pro-eutanasia es el concepto de «muerte digna». A
veces, con la expresion «muerte digna» o «dignidad de la muerte» lo que se quiere decir
es que «yo soy duefio de mi vida; yo muero cuando quiera». Es decir, es una cuestion
que hace referencia al concepto de libertad, elemento clave en la concepcién que cada
uno tenga de la vida y el modo de conducirla, también cuando acecha el sufrimiento o la
muerte. Una expresion que, ademas, estd relacionada con la calidad de vida, que, a su
vez, se interpreta como criterio ultimo de la dignidad de la vida. Segun este criterio,
cuando la calidad de vida es pobre, ya no merece la pena seguir viviendo. Facilmente se
percibe que, desde esa perspectiva, la vida humana no vale por si misma. La calidad de la
vida vale mas que la vida misma. Pero, ademas écon qué baremos se mide la calidad para
llegar a afirmar que ya carece de valor o que no merece la pena ser vivida?

4. El concepto de autonomia absoluta.

Relacionado con el anterior estd el cuarto argumento: la autonomia del paciente,
concebida como un absoluto. En muchos de nuestros contemporaneos existe una idea
de «autonomia» que remite a la concepcidn que cada uno tenga de la libertad, que se
traslada también al campo del final de la vida. En el fondo es expresién de una
concepcidon de una libertad absolutista desvinculada de la verdad sobre el bien. La
eutanasia seria un derecho de la autonomia personal llevado al extremo: «Yo soy duefio
de mi vida, me moriré cuando y cédmo yo lo determine». Ciertamente, la autonomia es

un elemento fundamental. El ser humano es libre y se perfecciona con su actuar libre.
Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

Pero concebir la dignidad de la persona uUnicamente sobre la propia autonomia
constituye una visidon reductiva que deja al margen otras dimensiones fundamentales.
Por un lado, hay personas que, en este sentido, no son auténomas, como los nifios,
enfermos dependientes, personas con graves discapacidades psiquicas, pacientes en
coma, etc. ¢Es que estas personas solo tienen la dignidad que otros les otorgan? éNo la
tienen como tales? Si la autonomia fuera el fundamento ultimo de la dignidad de la
persona, muchas personas carecerian de dignidad. Por otra parte, es evidente que la
autonomia de la persona no es absoluta. Tampoco en el campo de las relaciones
humanas ni en la convivencia familiar o social.

En el ambito de la medicina, el concepto de autonomia tampoco es total. El enfermo, y
mas el que se encuentra en situacion terminal, o sin capacidad del uso de razén, no es
auténomo. La misma enfermedad, la medicacién y otras circunstancias limitan
necesariamente su capacidad de decision.

4. ¢{La promocion de la eutanasia y el suicidio asistido es un fendmeno reciente?

La peticion de eutanasia por parte de los enfermos que sufren consta desde el origen
mismo de la medicina, pues ya figura en el Juramento Hipocratico el rechazo explicito a
practicarla. Sin embargo, en el ultimo siglo se ha promocionado por medio de
asociaciones y movimientos que buscan su aprobacion legal, asi como la del suicidio
asistido, y gobiernos que aceptan la presion que ejercen estos movimientos o que la
fomentan institucionalmente. Los origenes recientes de este fendmeno se pueden
rastrear en las ideas ilustradas de los tres ultimos siglos. Las sociedades que propugnan
su aprobacidn legal datan de las primeras décadas del siglo XX, y han ido aumentando en
numero.

5. La aceptacidn de la eutanasia y el suicidio asistido éno es un signo de civilizacion?

Signo de civilizacion es justamente lo contrario, es decir, la fundamentacion de Ia
dignidad de la persona en el hecho elemental de ser humana, con independencia de
cualquier otra circunstancia como raza, sexo, religion, salud, edad, habilidad manual,
capacidad mental o econdmica. Esta visidon esencial del ser humano significa un progreso
cualitativo importantisimo, que distingue justamente a las sociedades civilizadas de las
gue se daban en tiempos ya superados, en las que la vida del prisionero, el esclavo, la
persona discapacitada o el anciano, segin épocas y lugares, era despreciada. La
eutanasia y el suicidio asistido no hacen a la sociedad mejor ni mas libre, ni son
expresion de verdadero progreso.

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

Con la eutanasia o el suicidio asistido se elimina la vida de quien sufre para que deje de
sufrir. Y eso es incompatible con la civilizacién verdadera, porque un ser humano no
pierde la dignidad por sufrir. Resulta especialmente contradictorio defender la eutanasia
precisamente en una época como la actual, en la que la medicina ofrece alternativas,
como nunca hasta ahora, para tratar y cuidar a los enfermos en la ultima fase de sus
vidas.

Es probable que este resurgimiento de las actitudes eutandsicas sea una consecuencia de
la conjuncién de dos factores: por un lado, los avances de la ciencia en la prolongacidn
de la vida; y por otro, un ambiente cultural que considera el dolor y el sufrimiento como
los males por excelencia, que se deben eliminar a toda costa. Esto se da de manera
particular cuando no se percibe una vision trascendente de la vida, que ayude a penetrar
en el misterio del sufrimiento, que es inherente a toda vida humana.

Il. ETICA DEL CUIDADO DE LOS ENFERMOS: DIGNIDAD, SALUD, ENFERMEDAD
6. ¢Cudl es el fundamento ético de las profesiones sanitarias?

Hablar de dignidad es el modo de expresar el valor Unico e insustituible de cada persona.
Es el motivo profundo por el que la medicina se preocupa por los enfermos. En el
encuentro interpersonal se descubre el valor irrepetible de cada persona, su inherente e
inalienable dignidad. Esto también ocurre en la relacidn del enfermo con el médico y con
cada una de las personas que componen el equipo sanitario. Este encuentro
interpersonal constituye el fundamento de la ética de las profesiones sanitarias. Una vez
que el enfermo y el médico establecen la relacidon, lo que se exige a este ultimo es el
respeto del paciente, el reconocimiento de su dignidad y la ayuda en una relacion de
confianza para luchar contra la enfermedad: un proceso de objetivacidon en el contexto
del encuentro entre dos personas que buscan un bien que comparten, que consiste en
recuperar la salud del enfermo.

7. éQué se entiende por salud y enfermedad?

Un enfermo, en el sentido etimoldgico de la expresidn, es alguien que no puede valerse
plenamente por si mismo (no puede mantenerse firme, es in-firmus) en mayor o menor
medida, es decir, que tiene dificultades para poder desarrollar su vida diaria por las
limitaciones de la enfermedad, desde una leve molestia que impide pocas cosas hasta
yacer postrado en cama de modo dependiente. La atencidn sanitaria persigue recuperar
la salud. Para lograrlo, la medicina intenta conocer las causas del enfermar para poner el
remedio oportuno, y su objetivo es que la persona enferma, tras recibir tratamiento,

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

pueda desarrollar de nuevo su actividad normal o, al menos, con menos limitaciones,
gue antes de ser tratado.

La salud no implica siempre la integridad fisica, aunque el estudio de las patologias
supone que en la enfermedad hay una lesién organica. Pese a que esta idea ha
proporcionado la clave de muchas enfermedades, ha producido cierta confusion. Asi, se
tiende a pensar que el objetivo de la medicina es curar, cuando la préctica diaria nos
muestra que hay ocasiones en que esto no se da: un analgésico puede permitir la vida
normal sin propiamente curar. También se tiende a fijar la atencion en los problemas
organicos, que son exhaustivamente examinados y correctamente solucionados, a veces
comprometiendo el trato humano adecuado y digno.

La salud tampoco implica un perfecto bienestar y, aunque es necesario un cierto nivel en
este aspecto para poder vivir, se puede desarrollar la actividad diaria con alguna
molestia. Es la condicién humana. La medicina debe buscar el bienestar adecuado para
poder desarrollar las actividades diarias, sin pretender la utopia de su perfeccién vy
plenitud. Esto queda mas claro si se tiene en cuenta que existen malestares que son
propios de la condicion humana, como la tristeza ante la muerte de un ser querido o el
cansancio con el ejercicio fisico; asi mismo, hay estados de bienestar que nadie
consideraria saludables, como el estado tras la administracién de una dosis de droga.

8. El dolor y la muerte é¢(forman parte de la vida humana o, por el contrario, son
obstaculos para ella?

El dolor y la muerte forman parte de la vida humana desde que nacemos hasta que
morimos: causamos dolor a los que nos quieren y sufrimos por el propio proceso que
conduce a la muerte. Asi lo acreditan la experiencia personal de cada uno de nosotros y
la literatura universal, en la que esta experiencia es no solo motivo de inspiracion, sino
objeto de reflexiéon constante.

A lo largo de toda la existencia, el dolor fisico y el sufrimiento moral estan presentes de
forma habitual en todas las biografias humanas: nadie es ajeno al dolor y al sufrimiento.
El dolor producido por accidentes fisicos —pequefios o grandes— es compaiero del ser
humano en toda su vida; el sufrimiento moral (producto de la incomprension ajena, la
frustracion de nuestros deseos, la sensacién de impotencia, el trato injusto, etc.) nos
acompafa desde la mas tierna infancia hasta los umbrales de la muerte.

La muerte es la culminacidon prevista de la vida terrenal, aunque incierta respecto a
cuando y como ha de producirse. Forma parte de nuestra biografia, porque nos afecta la

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

de quienes nos rodean y porque la actitud que adoptamos ante el hecho de que hemos
de morir determina en parte cobmo vivimos.

El dolor y la muerte son dimensiones o fases de la existencia humana. Obstaculo para la
vida es la actitud de quien se niega a admitir la presencia de estos hechos constitutivos
de toda vida, intentando huir de ellos como si fuesen totalmente evitables, hasta el
punto de convertir tal huida en valor supremo. Esta es la negacién de la propia realidad,
qgue puede llegar a ser causa de deshumanizaciodn y de frustracion vital.

9. é{Deberia, entonces, toda persona renunciar a huir del dolor en general, y del dolor
de la agonia en particular?

El ser humano ha sido creado para vivir y ser feliz y, por tanto, siente rechazo ante el
dolor y el sufrimiento. Y, por ello, este rechazo es justo y no censurable. Sin embargo,
convertir la evitacidén de lo doloroso en el valor supremo y ultimo que haya de inspirar
toda conducta, a toda costa y a cualquier precio, es una actitud que acaba volviéndose
contra los que la mantienen, porque supone negar de raiz una parte de la realidad
humana.

Solo es posible afrontar la aparicidn del sufrimiento en las distintas etapas de la vida si se
es capaz de encontrarle algun sentido, cuando lo asumo por algo o por alguien, porque el
sufrimiento nunca es un fin en si mismo.

Como afirmaba el Papa Benedicto XVI en su enciclica sobre la esperanza Spe salvi:
«Conviene ciertamente hacer todo lo posible para disminuir el sufrimiento; impedir
cuanto se pueda el sufrimiento de los inocentes; aliviar los dolores y ayudar a superar las
dolencias psiquicas. Todos estos son deberes tanto de la justicia como del amor y forman
parte de las exigencias fundamentales de la existencia cristiana y de toda vida realmente
humana. Debemos hacer todo lo posible para superar el sufrimiento, pero extirparlo del
mundo por completo no esta en nuestras manos, simplemente porque no podemos
desprendernos de nuestra limitacidn, y porque ninguno de nosotros es capaz de eliminar
el poder del mal, de la culpa, que —lo vemos— es una fuente continua de sufrimiento»
(n. 36).

Estas ideas son especialmente patentes en el caso de la agonia, de los dolores que,
eventualmente, pueden preceder a la muerte y que deben ser convenientemente
abordados. Pero convertir la ausencia de dolor en el criterio exclusivo, sin atender a
otras dimensiones, para reconocer un pretendido caracter digno de la muerte puede
llevar a legitimar la supresion de la vida humana —bajo el nombre de eutanasia—.

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

Aliviar el sufrimiento, el dolor, la angustia y la soledad en la situacidon terminal de
enfermedad, con la cooperacién del propio enfermo, su familia y su entorno, es un deber
ético de primer orden.

10. ¢Es importante buscar sentido a la vida y también a las situaciones de dolor y
sufrimiento?

Limitaciones y problemas de todo tipo se dan siempre en la vida. Lo que varia es el modo
en que las personas los asumen. Esa diversidad tiene que ver con el planteamiento
acerca del para qué de la vida, el sentido que se le atribuye, muchas veces de modo no
plenamente consciente. El sufrimiento suele tener mas relacidn con el sentido de la vida
que con la intensidad de los problemas de salud (dolor, discapacidad, sintomas molestos,
etc.). En el contexto de vivir Unicamente para disfrutar, las limitaciones son vistas como
lo mas negativo e indeseable, contrario a la dignidad humana. Sin embargo, en visiones
mas reflexivas sobre la propia vida, es muy distinto. Esta otra visién viene marcada por la
pregunta sobre «para qué estoy yo aqui», o mejor, «para quién estoy yo aqui». Como
resultado, cada ser humano descubre de algin modo a qué estd llamado en su vida (con
todas las posibles variaciones vy situaciones psicoldgicas que acompafien ese
descubrimiento). Como afirma el Papa Francisco: «Quiero recordar cudl es la gran
pregunta: Muchas veces, en la vida, perdemos tiempo preguntandonos: “Pero, iquién
soy yo?”. Y tu puedes preguntarte quién eres y pasar toda una vida buscando quién eres.
Pero preguntate: “éPara quién soy yo?”. Eres para Dios, sin duda. Pero El quiso que seas
también para los demas, y puso en ti muchas cualidades, inclinaciones, dones y carismas
gue no son para ti, sino para otros» (Christus vivit, 286). Si se acepta este sentido de una
vida para los demas, se afrontan con esperanza las molestias y sufrimientos que pueda
comportar la propia existencia.

11. ¢{La enfermedad puede ser ocasidn de plantearse el sentido de la vida?

La enfermedad fuerza un parén en la actividad cotidiana y obliga a reflexionar sobre la
propia vida, a resituarse ante esta nueva situacion y a replantearse objetivos. Al atender
a los enfermos, es fundamental tener en cuenta esta faceta que acompaiia al enfermar:
es un momento de crisis interior. El enfermo frecuentemente se plantea preguntas de
fondo acerca de su vida y precisa ser sostenido y acompafnado —fundamentalmente por
sus familiares y seres queridos— para que aflore el sentido profundo de lo que esta
viviendo y crezca como persona que se enfrenta a una nueva situacion de enfermedad.
Se debe tener en cuenta que, en el caso de enfermedades serias, no aparecen facilmente
respuestas de sentido. El acompafiamiento espiritual y el sentido trascendente de la vida

ayudan a que el enfermo encuentre referencias fundamentales para abordar la
Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

enfermedad vy la discapacidad. San Pablo referia la situaciéon de vida y de muerte a un
fundamento mucho mas profundo en el que aparece su sentido: «Si vivimos, vivimos
para el Sefior; si morimos, morimos para el Sefior; asi que ya vivamos ya muramos,
somos del Sefior» (Rom 14, 8).

12. ¢Es natural el miedo a morir y al modo de morir?

Es natural tener miedo a morir, pues el ser humano estd orientado naturalmente a la
felicidad, y la muerte se presenta como una ruptura traumatica. La explicacién biblica de
la muerte como elemento ajeno a la naturaleza primigenia del ser humano encaja
perfectamente con la psicologia personal y colectiva que acredita una resistencia
instintiva ante la muerte. Jesus mismo, en Getsemani, experimentd el miedo y angustia
ante la inminencia de su pasién y muerte: «Empezd a sentir tristeza y angustia. Entonces
les dijo: “Mi alma esta triste hasta la muerte, quedaos aqui y velad conmigo”» (Mt 26,
37-38). Desde luego, es natural sentir miedo a una muerte dolorosa, como también lo es
tener miedo a una vida sumida en el dolor. El miedo a un modo de morir doloroso y
dramatico puede llegar a ser tan intenso que puede conducir a desear la muerte como
medio para evitar tan penosa situacion. Pero la experiencia demuestra que, cuando un
enfermo que sufre pide la muerte, en el fondo esta pidiendo que le alivien los
padecimientos, tanto los fisicos como los morales, que a veces superan a aquellos, como
la soledad, la incomprension, la falta de afecto y consuelo en el trance supremo. Cuando
el enfermo recibe alivio fisico, compania, afecto y consuelo psicolégico y moral, la
cercania e implicacién de su propia familia y de sus seres queridos y entorno social, asi
como la adecuada atencidn médica y sociosanitaria, la experiencia muestra que deja de
solicitar que pongan fin a su vida.

13. Como algunos creen éno serian mas indignos una muerte dolorosa o un cuerpo
muy degradado que una muerte rapida, producida cuando cada uno lo dispusiera?

En su naturaleza ultima, el dolor y la muerte encierran el misterio del ser humano, como
también el misterio de la libertad y del amor, que son realidades vivas e intimas, aunque
intangibles, y que no encuentran explicacion suficiente en la fisica o la quimica. El dolor y
la muerte no son criterios adecuados para medir la dignidad humana, pues esta es propia
de todo ser humano sencillamente por el hecho de serlo.

Llegado el momento supremo de la muerte, podemos ayudar a que el protagonista de
este trance lo afronte en las condiciones mds adecuadas posibles, tanto desde el punto
de vista del dolor fisico como también del sufrimiento moral. El afecto y la solicitud de la
propia familia, el consuelo moral, la compafiia, el calor humano y el auxilio espiritual son

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

elementos fundamentales. La dignidad de la muerte radica en el modo de afrontarla. Por
eso, en realidad, no seria apropiado hablar de «muerte digna», sino mas bien de
personas que afrontan la muerte con dignidad.

14. ¢En la actitud que se adopte ante el dolor y muerte, hay, por tanto, una cuestion
antropolodgica de base?

La posicidn que se adopta ante el dolor y la muerte depende de la concepcién o idea que
se tenga del ser humano, de las relaciones humanas y de la vida y de qué modo entre en
juego la propia libertad. Cuando se pierde el sentido trascendente de la vida, es mas
dificil reconocer su sacralidad y dignidad. Sin este sentido de trascendencia, el ser
humano tiene mayor dificultad para afrontar el sufrimiento y el dolor y encontrar sentido
a las situaciones dificiles de la vida. En esta situacidn, el ser humano se siente incapaz de
encontrar motivos para continuar viviendo cuando la vida no es facil, gratificante,
productiva.

Tampoco podemos olvidar la dimensidn social de la propia vida. El ser humano estd
constitutivamente abierto a la comunidn y a vivir en comunidad. La vida humana no solo
es un bien personal, sino también un bien social, un bien para los demas, de tal forma
qgue atentar contra la vida afecta también a la justicia debida a los demas. El imperativo
ético «no mataras» tutela la verdad inscrita en la condicion humana de todos los
tiempos: ser fiel al caracter de alteridad del ser humano en el que la propia vida no
podria mantenerse si no estuviese abierta a la trascendencia y al otro, es decir, a la
realizacion de la comunidn interpersonal inscrita en el corazén humano.

15. ¢Cuales son las necesidades que presentan los enfermos en situacion terminal?
Son necesidades fisicas, psiquicas, espirituales, familiares y sociales.
Las necesidades fisicas derivan de las limitaciones corporales y principalmente del dolor.

Las necesidades psiquicas son evidentes. El paciente necesita sentirse seguro y querido,
tener la seguridad de la compaiiia de familiares y seres queridos que lo apoyen y no lo
abandonen, necesita confiar en el equipo de profesionales que le trata, necesita amary
ser amado: tiene necesidad de ser escuchado, atendido, valorado y considerado, lo que
afianza su autoestima.

Las necesidades espirituales son indudables. El creyente necesita a Dios, experimentar su
cercania y compania, recibir su fortaleza y consuelo, acoger su misericordia llenandose
de esperanza y paz. Por eso, seria una irresponsabilidad y una injusticia que la atencion

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

religiosa de los pacientes no estuviera asegurada en las instituciones hospitalarias,
siendo una dimension fundamental de la vida de las personas.

Las necesidades familiares y sociales del paciente terminal no son menos importantes. La
enfermedad terminal también supone para quien la padece y para su familia, un desafio
emocional, un esfuerzo econdmico importante y no pocos desgastes familiares de
diverso calado. Toda la atencién de los componentes de la familia se concentra
generalmente en el miembro enfermo vy, si la situacién de enfermedad se alarga, el
desajuste puede ser duradero. El paciente lo ve y también lo sufre. Por ello es muy
importante no solo asegurar el sostenimiento del enfermo, sino también el soporte
adecuado para que la familia pueda hacer frente al desafio que supone la enfermedad de
uno de sus miembros.

I1l. LA MEDICINA PALIATIVA ANTE LA ENFERMEDAD TERMINAL
16. ¢Qué es la medicina paliativa?

Es una nueva especialidad de la atenciéon médica al enfermo en situacion terminal y a su
entorno, que contempla la situacion del final de la vida desde una perspectiva
profundamente humana, reconociendo su dignidad como persona en el marco del
sufrimiento fisico, psiquico, espiritual y social que el fin de la existencia humana lleva
generalmente consigo. Supone un cambio de mentalidad ante el paciente en situacion
terminal. Es saber que, cuando ya no se puede curar, aun debemos cuidar y siempre
aliviar. En este viejo aforismo del siglo XIX se condensa toda la filosofia de los cuidados
paliativos. Se puede decir que es una forma de entender y atender a los enfermos en
situacion terminal de enfermedad, opuesta principalmente a dos conceptos extremos
gue quedan fuera de la praxis médica: la obstinacion terapéutica y la eutanasia.

17. ¢{COomo esta organizada la medicina paliativa?

La medicina paliativa no esta suficientemente contemplada en la organizacidn sanitaria
espafiola, y seria deseable que los poderes publicos reconocieran con mayor sensibilidad
esa necesidad y la impulsaran decisivamente. Se asienta basicamente en el
reconocimiento de la triple realidad que configura el proceso de la muerte inminente en
la sociedad actual: un paciente en situacion terminal con dolor fisico y sufrimiento
psiquico, espiritual, social; una familia angustiada que no acaba de saber gestionar la
situacion y sufre por el ser querido; y un personal sanitario educado fundamentalmente
para luchar contra la muerte y afrontar y paliar el dolor y el sufrimiento.

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

En las Unidades de Cuidados Paliativos, que son dareas asistenciales incluidas fisica y
funcionalmente en los hospitales, se proporciona una atencién integral al paciente
terminal. Un equipo de profesionales asiste a estos enfermos en la fase final de su
enfermedad, con el objetivo de mejorar la calidad de su vida en este trance ultimo,
atendiendo todas las necesidades fisicas, psiquicas, sociales y espirituales del paciente y
de su familia. Todas las acciones de la medicina paliativa van encaminadas a mantenery,
en lo posible, aumentar, el sosiego del paciente y de su familia.

18. ¢En qué consiste la «adecuacion de los cuidados»?

Los profesionales sanitarios, en didalogo constante con el paciente y su familia,
proporcionan los medios diagndsticos, asi como las propuestas terapéuticas requeridas
en base al criterio de proporcionalidad entre el fin buscado y los medios empleados. Con
«adecuacion de los cuidados» nos referimos a la adaptacion de los diagndsticos vy
tratamientos a la situacion clinica del paciente para no caer en la obstinacion
terapéutica. También incluye la opcidn de retirar, ajustar o no iniciar tratamientos (o
pruebas diagndsticas) que se consideren inutiles o futiles, y que por tanto no
proporcionen ningun beneficio al enfermo.

19. ¢{No es muy sutil la linea divisoria entre la eutanasia y la adecuaciéon de los
cuidados?

No faltan quienes se preguntan si la «adecuacién de los cuidados» no es una eutanasia
encubierta. Pero ciertamente no lo es. Se trata de la diferencia entre la intencién de
provocar la muerte (eutanasia) y la admisién de nuestra limitacion ante la enfermedad y
las circunstancias que la rodean.

Solo en contadas situaciones terminales sin esperanza de curacién, la apariencia de las
acciones del profesional sanitario puede guardar semejanza en ambos casos. Pero el
profesional de la salud advierte, sin género de dudas, lo que hay en su eleccién e
intencidn ultima: sabe si lo que realiza tiene por objeto causar la muerte del enfermo o
si, por el contrario, estd renunciando a una obstinacidn terapéutica.

En la cesacién o no iniciacion de los cuidados considerados inutiles o futiles ante la
inminencia de la muerte, lo que se busca es evitar una prolongacion precaria y penosa de
la vida, sin dejar, por ello, la atencién de los cuidados generales basicos. Lo primero —
causar deliberadamente la muerte anticipada— nunca serd admisible; lo segundo —el
aceptar el advenimiento inevitable de la muerte— lo es.

20. ¢A qué aludimos con la expresidn «cuidados generales basicos»?

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

Nos referimos a procedimientos que se realizan en la practica habitual tales como la
nutriciéon no invasiva, la hidratacién, suministro de analgésicos, curas bdsicas, higiene,
cambios posturales, etc. que estdn destinados a la supervivencia del enfermo. No son
una manera de alargar penosamente la vida al paciente, sino una forma humana y digna
de respetarlo como persona hasta el final.

21. ¢Dentro de los cuidados basicos hay que incluir la nutricion por via enteral o
parenteral y la hidratacion parenteral?

Las formas de nutricion o alimentacion merecen especial atencion, ya que la
administracion de agua y alimento constituye un medio fundamental de conservacién de
la vida. La Nueva Carta promulgada en 2017 por el Pontificio Consejo para los Agentes
Sanitarios recoge sintéticamente la praxis adecuada para estos casos: «La alimentacion y
la hidratacidn, aun artificialmente administradas, son parte de los tratamientos normales
que siempre han de proporcionarse al moribundo, cuando no resulten demasiado
gravosos o de ningun beneficio para él. Su indebida suspension significa una verdadera y
propia eutanasia. Suministrar alimento y agua, incluso por via artificial, es, en principio,
un medio ordinario y proporcionado para la conservacién de la vida. Por lo tanto, es
obligatorio en la medida y mientras se demuestre que cumple su propia finalidad, que
consiste en procurar la hidratacién y la nutricién del paciente. De este modo se evitan el
sufrimiento y la muerte derivados de la inanicién y la deshidratacion» (n. 152).

22. {Existen, por tanto, unos derechos del enfermo en situaciéon terminal?

Para la mayoria de las personas, «morir con dignidad» significa morir sin dolor u otros
sintomas mal controlados; morir a su tiempo natural, sin que se acorte o se prolongue de
forma innecesaria la vida; morir rodeado del carifio de la familia y los amigos; morir con
la posibilidad de haber sido informado adecuadamente, eligiendo, si se puede, el lugar
(hospital o domicilio) y participando en todas las decisiones importantes que le afecten;
morir con la ayuda espiritual que precise.

Y, ciertamente, el derecho a ese «morir con dignidad» incluye:
- el derecho a no sufrir inutilmente;

- el derecho a que se respete la libertad de conciencia;

- el derecho a conocer la verdad de su situacion;

- el derecho a participar en las decisiones acerca de las intervenciones a que se le haya
de someter;

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

- el derecho a mantener un didlogo confiado con los médicos, familiares, amigos y
personas de los ambientes donde ha desarrollado su vida;

- el derecho a que sea respetada su privacidad y la presencia y trato con sus familiares;
- el derecho a dejar resueltos los asuntos que considera fundamentales para su vida;

- el derecho a recibir asistencia espiritual.

23. ¢{Como se puede paliar el sufrimiento del enfermo en situacion terminal?

Uno de los derechos del enfermo es el de no sufrir de modo innecesario durante el
proceso de su enfermedad. Pero la experiencia nos muestra que el enfermo,
especialmente el enfermo en fase terminal, experimenta, ademas del dolor fisico, un
sufrimiento psiquico o moral intenso, provocado por la colisién entre la proximidad de la
muerte y la esperanza de seguir viviendo que aun alienta en su interior. La obligacién del
profesional sanitario es suprimir la causa del dolor fisico o, al menos, aliviar sus efectos y
en la medida de lo posible su sufrimiento psiquico colaborando con la familia.

Frente al dolor fisico, el profesional de la sanidad ofrece la analgesia; frente a la angustia,
ha de ofrecer consuelo y esperanza, frente a la soledad ha de procurar que no falte el
acompanamiento de los seres queridos y la atencidn esmerada de los profesionales de la
salud. La ética médica impone, pues, los deberes positivos de aliviar el sufrimiento fisico
y moral del moribundo, de mantener en lo posible la calidad de la vida que declina, de
ser guardian del respeto a la dignidad de todo ser humano. Para los creyentes, el cuidado
de la dimensidn espiritual y trascendente es particularmente importante y por eso debe
ser ofrecido también en las instituciones sanitarias.

24. {Como abordar adecuadamente el tratamiento del dolor?

La idea recurrente del dolor como problema intratable que forzaria a la eutanasia no se
ajusta a la realidad: siempre existe la posibilidad de abordarlo, aunque en algunos casos
sea solo con el recurso extremo de la sedacién paliativa.

Cuestion distinta es que el tratamiento del dolor lo pueda resolver cualquier médico. En
muchos casos, es necesario un especialista que sepa qué medicamentos combinar, pues
las posibilidades no terminan cuando se ha recurrido a la morfina o derivados (conocidos
genéricamente como opiaceos). Diversas combinaciones pueden resolver problemas que
no se solucionan solo con analgésicos, y esto se puede afirmar también de los demas
sintomas, entre los que cabria destacar la disnea (la sensacién de ahogo al respirar).

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

25. ¢Es licito el tratamiento del dolor, aunque pueda derivarse un acortamiento de la
expectativa de vida?

Es una cuestion que ya abordd el Papa Pio Xll en 1957, en un discurso al IX Congreso
Internacional de la Sociedad Italiana de Anestesiologia, donde afirma que es licito
recurrir a los analgésicos para el tratamiento del dolor en los enfermos graves o en
situacion terminal si no hay otros medios y si, dadas las circunstancias, ello no impide el
cumplimiento de otros deberes religiosos y morales, aunque de ello se pudiera derivar
un posible acortamiento de la vida del enfermo.

La bibliografia médica reciente ha estudiado esto en detalle, y ha comprobado que la
morfina no acorta la vida de los pacientes. Si se emplea para tratar el dolor en una dosis
adecuada (que puede ser muy alta), ese efecto no se produce. Y esto es también cierto
cuando se emplea para el alivio de la disnea de modo que, a pesar de la dificultad
respiratoria, el paciente respira y se oxigena mejor con morfina que sin ella. En este
campo, como en tantos otros en la ciencia, una cosa es el dato comprobado y otra las
deducciones tedricas, que pueden fallar con facilidad.

Si a esto sumamos los sistemas modernos de administracion, controlados
electronicamente, se puede tener la garantia de que esos efectos indeseados no se van a
producir, pues la dosificacién sera la adecuada para ese paciente. Es mas, si se ha
empleado para tratar un dolor que termina desapareciendo, no tiene por qué crear
adiccién, siempre que se haya evaluado adecuadamente al paciente y se haya
descartado una depresiéon concomitante, que si podria conducir a una adiccién
indeseable.

26. ¢{Qué otros aspectos son esenciales cuidar en los pacientes graves o en situacion
terminal?

En el imaginario colectivo del paciente terminal no aparece un problema que puede ser
mucho mas serio: la soledad. No en el sentido de ausencia de personas: las hay,
entrando y saliendo de la habitacion del enfermo y haciendo cosas, asi como la presencia
y la atencién de la familia. Es algo que podriamos llamar mds bien «soledad vital»: el
enfermo debe hacer frente a la crisis interior que le estd produciendo su enfermedad sin
tener alguien en quien apoyarse para ese proceso animico, que hemos llamado la
busqueda de sentido.

La actitud de la medicina ante las enfermedades se resume en el adagio al que ya
hicimos referencia anteriormente: «Curar a veces, aliviar a menudo, consolar siempre».

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

Con los medios actuales, curamos ya bastantes veces, y podemos aliviar siempre. Pero
esa eficacia técnica nos ha hecho olvidar la ultima parte, consolar. Esa palabra se refiere
en primer lugar la compafiia que aporta calor humano a la situacién de enfermedad, y
hace mas llevadero el sufrimiento.

El acompafiamiento fundamental lo proporciona ante todo la propia familia y el entorno
de amistades del paciente. También el personal sanitario esta llamado a prestar esta
compania. Este es un aspecto en el que aun tenemos que mejorar. Este
acompafnamiento, asi como la asistencia espiritual cuando el paciente lo requiere,
pueden ayudarle a afrontar la crisis que supone la situacion de enfermedad vy resituarse
ante este desafio, madurando como persona y profundizando en el sentido de la propia
vida.

También quisiéramos referirnos a las dificultades que experimentan las familias a la hora
de acompanar y sostener en la enfermedad a sus seres queridos. En muchas ocasiones se
encuentran desorientadas sobre las decisiones que deben tomar. Es necesario hacerse
cargo de esta dificultad y ofrecerles con delicadeza indicaciones adecuadas y realistas
gue faciliten la toma de decisiones sobre el modo de proceder en cada momento. Es
necesario hacer ver a las familias que en los momentos dificiles no estan solas y que
seran sostenidas con la ayuda que necesiten.

27. ¢{Qué dimensiones o ambitos de la persona deben ser atendidos en los cuidados
que se le deben dar al final de su vida?

El respeto a su dignidad —Uunica e inviolable, en cualquiera de las fases de su vida— exige
qgue sea atendida y cuidada desde una visidn integral o global, teniendo en cuenta, por
tanto, su dimension fisico-bioldgica, psico-emocional, socio-familiar y espiritual-religiosa.
Y del tratamiento adecuado de cada una de estas dimensiones forman parte las ayudas y
cuidados clinicos, psicolégicos y espirituales.

Para ayudar al enfermo y a su familia a cuidar estas dimensiones, la medicina paliativa se
propone humanizar el proceso de la muerte. Acompafar hasta el final. Esta dimensién de
la medicina intenta que los enfermos pasen los Ultimos momentos conscientes, sin dolor,
con los sintomas controlados, de modo que transcurran con dignidad, rodeados de las
personas que aman vy si fuera posible, considerando su estado clinico y las atenciones
que pudiera precisar, en su propio domicilio.

28. {Qué es la sedacion paliativa?

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

La medicina siempre tiene recursos para los pacientes con dolor y sufrimiento, aunque
no todos los médicos dominen todos los recursos. Es sabiduria del médico darse cuenta
de hasta donde llegan sus conocimientos, para solicitar la ayuda de un colega mas
capacitado en ciertas situaciones.

La cercania de la muerte no es razoén suficiente para aplicar una sedacién paliativa. Su
indicacion tiene que ver con la aparicion de sintomas que son refractarios a un
tratamiento efectivo y producen sufrimiento en el enfermo. La préctica clinica revela
gue, en situaciones de enfermedad incurable, avanzada e irreversible, con un prondstico
de vida limitado o bien en situacién de agonia, pueden aparecer sintomas refractarios,
que se resisten al tratamiento indicado para controlarlo.

Para esos casos y con el fin de aliviar su sufrimiento, se emplea la sedacién paliativa:
aunque el problema no se pueda tratar en directo, se puede hacer que el paciente
disminuya su nivel de conciencia con ayuda de medicamentos de modo que no perciba
dolor, sufrimiento o angustia intratables.

Por tanto, la sedacidon paliativa es un tratamiento para situaciones concretas y no
generalizadas, en las que hay que saber administrar la medicacién de modo que sea
suficiente para sedar, pero no provoque intencionadamente la muerte. No es una
actuacion que deba emprenderse siempre cuando la vida se aproxima a su fin, sino
cuando sea realmente necesario. Practicarla por sistema difunde entre los familiares de
los pacientes la impresidon de que es el médico quien ya pone fin a la vida en situacién
terminal.

La sedacidn sera aceptable éticamente cuando exista una indicacion médica correcta, se
hayan agotado los demas recursos terapéuticos y al enfermo y a la familia se haya
explicado en qué consiste y sus consecuencias, recabando el preceptivo consentimiento,
que debe quedar recogido en la historia clinica. Los farmacos y la dosificacién debida
dependerdn del sintoma a tratar y de la urgencia, y se ird reevaluando periddicamente
en funcidn de la situacién del paciente. Es importante que el enfermo pueda resolver
previamente sus obligaciones civiles, profesionales, familiares, morales y religiosas.

29. ¢En qué consiste la sedacion paliativa profunda?

La sedacion paliativa profunda es el procedimiento que tiene como finalidad la supresion
total de la conciencia. Debe estar médicamente indicada, contando siempre con el
consentimiento del paciente o, si no fuera posible, con el de sus familiares, en todo
momento debidamente informados, excluida cualquier intencionalidad eutandsica vy

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

cuando el paciente haya podido resolver sus deberes morales, familiares y religiosos. No
se debe, por tanto, privar de la conciencia al enfermo si no existen motivos graves. La
sedacion paliativa profunda nunca debe comportar la suspensiéon de la atencién y los
cuidados basicos y debe evaluarse periddicamente su reversibilidad si mejora la situacién
clinica del enfermo.

30. En la situacion de incapacidad mental del enfermo, ées valido el documento de
voluntades anticipadas?

Hace tiempo que esta cuestion ha sido planteada principalmente ante la posibilidad de
que el enfermo vea deterioradas sus facultades mentales. También hace tiempo que se
ha instituido en nuestro sistema sanitario la posibilidad de redactar un documento de
voluntades anticipadas, que antiguamente se denominaba testamento Vvital.
Proponemos el texto aprobado por la Conferencia Episcopal Espafiola el afio 1989, que
hace referencia a los aspectos fundamentales que debe recoger este documento:

«A mi familia, a mi médico, a mi sacerdote, a mi notario: Si me llega el momento en que
no pueda expresar mi voluntad acerca de los tratamientos médicos que se me vayan a
aplicar, deseo y pido que esta declaracidn sea considerada como expresién formal de mi
voluntad, asumida de forma consciente, responsable y libre, y que sea respetada como si
se tratara de un testamento. Considero que la vida en este mundo es un don y una
bendicion de Dios, pero no es el valor supremo absoluto. Sé que la muerte es inevitable y
pone fin a mi existencia terrena, pero desde la fe creo que me abre el camino a la vida
gue no se acaba, junto a Dios. Por ello, yo, el que suscribe, pido que, si por mi
enfermedad llegara a estar en situacion critica irrecuperable, no se me mantenga en vida
por medio de tratamientos desproporcionados o extraordinarios; que no se me aplique
la eutanasia activa, ni se me prolongue abusiva e irracionalmente mi proceso de muerte;
gue se me administren los tratamientos adecuados para paliar los sufrimientos. Pido
igualmente ayuda para asumir cristiana y humanamente mi propia muerte. Deseo poder
prepararme para este acontecimiento final de mi existencia, en paz, con la compaiiia de
mis seres queridos y el consuelo de mi fe cristiana. Suscribo esta declaracién después de
una madura reflexion. Y pido que los que tengdis que cuidarme respetéis mi voluntad.
Soy consciente de que os pido una grave y dificil responsabilidad. Precisamente para
compartirla con vosotros y para atenuaros cualquier posible sentimiento de culpa, he
redactado y firmo esta declaracidon».

IV. LA ILICITUD DE LA OBSTINACION TERAPEUTICA

31. ¢Qué es la obstinacion terapéutica?

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

La medicina no tiene como fin solamente curar. La medicina es una atencion a la persona
enferma para conseguir que su padecimiento le suponga la menor limitacidon posible en
su vida cotidiana. El objetivo principal de la medicina es procurar la salud, y esta consiste
en poder vivir la vida humana. Pero la frecuente confusidn de la salud con la integridad
organica puede producir desenfoques en la practica médica. Por parte de los pacientes,
porque buscan a veces un ideal inexistente e imposible en sus vidas, lo que conduce a la
medicalizacidon de la sociedad actual. Y, por parte de los profesionales de la salud,
formados sobre todo en el aspecto técnico de su profesion, porque pretenden curar
siempre.

Esto lleva a intentar curar en momentos en los que esa curacién ya no es posible,
llegando a instaurar obstinadamente tratamientos que se saben ineficaces. Por eso se
llama obstinacion o encarnizamiento terapéutico. Esta conducta no es éticamente
aceptable. El médico solo debe aplicar tratamientos indicados, es decir, que tengan
posibilidades reales de mejorar la situacion del paciente (no solo de curarlo). Lo que no
es util no se debe aplicar vy, si ya esta aplicandose y resulta futil, no existe razén para
mantenerlo debido a su ineficacia, por lo que, salvo consideraciones objetivamente
justificadas, debe retirarse.

32. ¢En qué consiste la obstinacion terapéutica en el contexto de un enfermo en
situacion terminal?

Con la expresion «obstinacidon terapéutica» nos referimos a la actitud del médico que,
ante la certeza moral que le ofrecen sus conocimientos de que los tratamientos o
procedimientos de cualquier naturaleza ya no proporcionan beneficio al enfermo y solo
sirven para prolongar penosamente su agonia, se obstina en continuar los
procedimientos médicos, impidiendo que la naturaleza siga su curso natural. Esta actitud
es consecuencia de un exceso de celo mal fundamentado, derivado del deseo de los
profesionales de la salud de tratar de evitar la muerte a toda costa, sin renunciar a
ningun medio, ordinario o extraordinario, proporcionado o no, aunque eso haga mas
penosa la situacion del moribundo. En cualquier caso, la «obstinacidn terapéutica» no es
éticamente aceptable, pues instrumentaliza a la persona subordinando su dignidad a
otros fines.

V. LA EUTANASIA Y EL SUICIDIO ASISTIDO SON ETICAMENTE INACEPTABLES

33. éQué es la eutanasia?

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

En el debate publico sobre la eutanasia, la terminologia se ha vuelto en ocasiones
compleja, de modo que se ha llegado a oscurecer el tema sobre el que se discute. Por
este motivo, hay que clarificar el significado de las palabras y expresiones. Segun la
definicion de la Organizacion Mundial de la Salud y de la Sociedad Espanola de Cuidados
Paliativos, la eutanasia es la provocacion intencionada de la muerte de una persona que
padece una enfermedad avanzada o terminal, a peticién expresa de esta, y en un
entorno médico. La eutanasia se considera como un modo de homicidio, que se da
normalmente por compasion y en el contexto de una enfermedad.

La Enciclica Evangelium vitae de san Juan Pablo Il define la eutanasia como «la accién u
omision que por su naturaleza e intencionadamente causa la muerte con el fin de
eliminar el dolor. La eutanasia se sitla en el nivel de las intenciones o de los métodos
empleados» (n. 65).

Al decir «intencionadamente» se quiere afirmar que no existe eutanasia si no hay
voluntad de provocar la muerte. Que un paciente fallezca como consecuencia de una
intervencion médica arriesgada no es eutanasia, si ninguno de quienes intervinieron en
ella pretendia que el enfermo muriera.

34. ¢Es valiosa la distincion entre eutanasia activa y pasiva?

A veces se distingue entre eutanasia activa y pasiva. La activa seria la que provoca la
muerte del paciente mediante una accién, y la pasiva seria la que la provoca mediante la
omision de una accion que debia haberse realizado y se ha dejado de hacer
voluntariamente, queriendo que el paciente fallezca. Esta distincion aporta poco. La
eutanasia activa no es «mas eutanasia» que la pasiva. Si ambas provocan
voluntariamente la muerte del paciente, ambas son igualmente eutanasia, es decir,
homicidio, y merecen la misma calificacion ética. Por esto, hablaremos de eutanasia, sin
mas.

35. ¢Qué se quiere decir cuando se utiliza la expresidon «dejar morir al paciente»?

Esta expresion es ambigua. Puede significar algo como «dejar morir al paciente porque la
medicina ya no posibilita su curacién, y solo queda aliviar los sintomas molestos del
paciente y acompafiarlo con el consuelo, asi como a su familia». Pero también puede
significar «dejar de administrar procedimientos utiles de los que todavia se dispone, para
qgue el paciente muera» y, este caso, seria eutanasia. Por este motivo, es una expresion
gue debe evitarse si queremos hablar con claridad.

36. ¢Por qué la eutanasia y el suicidio asistido son éticamente inaceptables?

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

La intencidon de eliminar la vida del enfermo, por propia iniciativa o la instancia de
terceros, con el fin de que no sufra, poniendo los medios que la realizan, es siempre
contraria a la ética: se elige un mal, es decir, suprimir la vida del paciente, que, como tal,
siempre es un bien en si misma. Esto queda mas claro si se tiene en cuenta que, para
afrontar el sufrimiento, siempre se pueden elegir otros medios: aliviar las molestias,
controlar el dolor, consolar el sufrimiento, acompafiar y mejorar la situacién vital, etc.

La ilicitud de la eutanasia o el suicidio asistido no radica Unicamente en la muerte del
enfermo al que se aplica. También radica en la decision mala de quien la realiza o
colabora en su realizacion. Al tratarse de un acto moral, conlleva la adquisicion de una
cualidad moral para la persona que actua.

Practicar la eutanasia o colaborar en el suicidio asistido no es un simple detalle en la vida
del médico o algo que queda «fuera» de él, que no repercute sobre él. Al contrario, la
practica de estas acciones produce una ruptura interior y oscurece la conciencia del bien:
por una parte, la tendencia al bien persiste como algo inscrito en la profundidad de la
conciencia; sin embargo, el nuevo habito adquirido le inclina de nuevo a elegir
libremente lo malo.

La eutanasia dana al médico que la realiza y es un elemento mas que refuerza la razén de
su ilicitud. Desde el punto de vista de los sentimientos, puede parecer que es una accion
compasiva hacia sus pacientes (y los médicos deben ser compasivos). Sin embargo, la
percepcion del valor de la vida del paciente se ve oscurecida por su practica,
especialmente si es repetida. Practicarla no es una mera adaptacién a nuevos tiempos o
costumbres sociales. Produce ofuscacion de una auténtica sensibilidad ética.

37. éLa eutanasia afecta a la relacion médico-paciente?

La introduccion de la eutanasia en el panorama de acciones que puede realizar un
médico socava la relacion entre médico y paciente, fundamento de todo acto médico y
que se basa siempre en la confianza. Cuando no existe posibilidad de eutanasia, el
paciente tiene confianza en que el médico esta intentando ayudarle en su problema de
salud, y hard todo lo razonablemente posible en ese sentido, y aceptara con gusto sus
consejos.

Sin embargo, cuando aparece la posibilidad de que el médico provoque la muerte, y de
gue, como muestra la experiencia en otros paises, suceda sin autorizacién del paciente,
el recelo es lo normal. De este modo se destruye el fundamento ético sobre el que se
construye la relacion médico-paciente. Y esto, independiente de que el médico informe

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

con detalle de su postura, pues esta informacién puede ser interpretada como una
manifestacion de rectitud, o como un intento de allanar el camino para practicarla.

38. ¢Como afecta la eutanasia a la familia?

Todos los ordenamientos juridicos reconocen —en una u otra medida— el derecho de
los familiares mas cercanos a decidir en nombre del enfermo incapaz de expresar por si
mismo su voluntad. Y es claro que la eutanasia puede introducir en las relaciones
familiares un sentimiento de inseguridad, confrontacién y miedo, ajeno a lo que la idea
de familia sugiere: solidaridad, amor, generosidad. Esto es asi, sobre todo si se tiene en
cuenta la facilidad con que se pueden introducir motivos egoistas al decidir unos por
otros en cuestiones sobre el final de vida: herencias, supresion de cargas e
incomodidades, ahorro de gastos, etc.

Desde otra perspectiva, en una familia donde se decide injustamente sobre uno de sus
miembros, la tensidn psicoldgica y afectiva que se genera puede ser, y es de hecho,
fuente de problemas e inestabilidades emocionales, dadas las inevitables connotaciones
éticas de tales acciones.

39. {Qué consecuencias tiene la eutanasia sobre la practica médica?

La eutanasia dafia a la medicina. Los médicos, ademas de practicar la eutanasia, deberan
atender a otros pacientes. La confianza entre médico y paciente es esencial. Si el médico
considera eliminar al paciente como una opcidn valida, la confianza entre el médico y el
paciente queda gravemente comprometida.

Una practica correcta de la medicina debe intentar que la enfermedad no obstaculice la
vida del paciente. Si se puede, curando. Si no, aliviando (lo mas frecuente con gran
diferencia) o consolando. La eutanasia no cabe en este planteamiento, pues no ayuda al
paciente a vivir, sino que elimina el problema al provocar su muerte. La eutanasia no
ofrece ni calidad de vida ni calidad de muerte. Por este motivo, la introduccién de la
eutanasia desnaturaliza la medicina. La degradacién de la ética profesional que se
encierra detras de este cambio es enorme, y aqui conviene recordar el precepto
hipocratico de no administrar veneno a un paciente, aunque lo pida. La medicina no
puede renunciar a su finalidad y ceder a una compasion mal entendida; mas aun hoy,
cuando las posibilidades de alivio son inmensas.

40. ¢{La admision de la eutanasia y del suicidio asistido para casos extremos abre la
puerta a que se aplique a situaciones cada vez menos extremas?

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

Es la consecuencia mas clara y dificil de rebatir por parte de quienes aceptan la
legalizacion de la eutanasia y de la ayuda médica al suicidio. Se sabe que esas figuras,
pensadas inicialmente para casos dramaticos, terminan expandiéndose y aplicdndose a
casos mucho menos graves. Esto sucede tanto a nivel legal como a nivel practico.

Legalmente, las condiciones requeridas se relajan en modificaciones posteriores de la ley
y asi, de practicarse solo a peticién expresa y consciente del enfermo, se pasa a aplicar
en personas incapaces de expresar su consentimiento. Y, de modo efectivo, la psicologia
del médico y del personal sanitario, siempre compasivos con sus enfermos, termina
considerando la eutanasia como lo mas adecuado para algunos pacientes, aunque no la
soliciten. Si es una practica admitida, se considerard normal dentro del abanico de
posibilidades para el tratamiento del paciente. En caso de enfermos que estuvieran en
peor estado que aquellos que le pidieron morir, pensara compasivamente que, si fueran
plenamente conscientes de su situacidn, la pedirian. Y se abre la puerta a practicar la
eutanasia sin peticion del paciente, algo que ya ha ocurrido alli donde esta legalizada con
normativas en teoria garantistas.

Como hemos afirmado anteriormente, la aprobacidén legal de la eutanasia mina la
confianza de la relacién de los profesionales de la salud con el paciente y grava la
conciencia del enfermo, que puede llegar a pensar que su existencia es una carga
excesiva para los demas. Esta situacidn puede ser particularmente dolorosa en el
enfermo de familias especialmente vulnerables, al considerar este procedimiento como
una liberacién de una responsabilidad que no saben cdmo afrontar si no reciben la ayuda
que necesitan.

Por otra parte, si se aprueba legalmente la eutanasia, esta pasa a considerarse como un
procedimiento normal y aceptable; sus peculiares controles burocraticos terminan
siendo vistos como un lastre administrativo, en el fondo innecesarios. Con lo que la
obligacion legal de informar detalladamente de esos casos se va relajando: en paises
donde las leyes permiten la eutanasia, en algunos periodos parecia que su practica
disminuia, pero la investigacidn pertinente muestra que solo se esta dejando de informar
de ella. Las estadisticas correctamente realizadas muestran siempre un aumento
progresivo de su practica.

41. ¢{Se puede considerar el «caso holandés» como significativo de la legalizacion de la
eutanasia y del suicidio asistido?

Lo es, en el sentido de que muestra claramente como la legalizacion de la eutanasia y del
suicidio asistido se ha ido implantando y extendiendo a través de lo que bien pudiera

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

denominarse un plano inclinado. La intenciéon primera de los promotores de esa
legalizacion no fue llegar a lo que ahora se contempla como causas (supuestos,
situaciones, etc.) que incluso «exigen» la practica legal de la eutanasia.

En Holanda la eutanasia se legalizd en 2002 con estas condiciones:
- pacientes terminales con «sufrimiento insoportable»;

- que no tengan esperanza de curacion;

- mayores de 18 afios;

- que libremente quieran poner fin a su vida.

Sin embargo, en 2011 se practicd en Holanda la eutanasia a 13 pacientes psiquiatricos.
En esta misma linea se situa el protocolo Groningen de dicho pais, que autoriza la
eutanasia de nifos recién nacidos con enfermedades graves.

Recientemente hemos conocido, también en Holanda, casos de aplicacion de la
eutanasia por problemas psicoldgicos y no fisicos. Se autorizé por razones de «infelicidad
senil» en el caso de una persona de 84 afos que solicitd la eutanasia alegando «no tener
ganas de vivir». Otra razon que se invoca es el «dolor existencial»: es el motivo por el
que se aplicd la eutanasia a una mujer que la pide por el dolor y los graves sufrimientos
provocados a raiz del divorcio de su marido y por la muerte sucesiva de dos hijos ya
adultos.

Junto a esto, se han dado casos de eutanasia no voluntaria, es decir, sin que la solicite el
paciente, a iniciativa del médico o de la familia: por baja calidad de vida, para facilitar la
situacion de la familia, para acortar el sufrimiento del paciente, para poner fin a un
espectdculo insoportable para médicos y enfermeras o por necesidad de camas para
otros enfermos.

Se puede apreciar, por tanto, que lo que nacié con una normativa muy restrictiva se ha
ido convirtiendo poco a poco, como por un plano inclinado, en una cuestion de intereses.

42. Si lo que se admitiera fuera solo la eutanasia voluntaria y el suicidio asistido: éno se
producirian efectos sociales positivos?

Este es un error bastante extendido, que la experiencia misma se ha encargado de
desmentir. En efecto, la experiencia de los casos de eutanasia que se han visto ante los
tribunales de los paises de nuestro entorno en las ultimas décadas acredita que los

partidarios de la eutanasia dan con facilidad el paso que va de aceptar la peticidn
Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

voluntaria de un paciente para ser «ayudado a morir», a «ayudar a morir» a quien, a su
juicio, deberia hacer tal peticidon dado su estado, aunque de hecho no lo solicite.

La experiencia de Holanda anteriormente citada, donde esta asentada una mentalidad
permisiva de la eutanasia, es que se crea paralelamente una «solapada e insidiosa
coaccién moral» que lleva a los enfermos terminales o considerados «inutiles» a sentirse
inclinados a solicitar la eutanasia. Un grupo de adultos con discapacidades importantes
manifestaba recientemente ante el Parlamento holandés: «Sentimos que nuestras vidas
estdn amenazadas. Nos damos cuenta de que suponemos un gasto muy grande para la
comunidad. Mucha gente piensa que somos inutiles. Nos damos cuenta a menudo de
que se nos intenta convencer para que deseemos la muerte. Nos resulta peligroso y
aterrador pensar que la nueva legislacion médica pueda incluir la eutanasia».

Cuando se inician los debates acerca de la legalizacidon de la eutanasia y del suicidio
asistido se suele producir paraddjicamente una contradiccidn: se insiste en legalizar solo
la eutanasia voluntaria, pero para ilustrar los «casos limite» se suelen también proponer
ejemplos de enfermos terminales inconscientes y, por lo tanto, incapaces de manifestar
su voluntad.

Tampoco se puede olvidar que las instituciones publicas tienen la obligacion de proteger
a sus ciudadanos mas débiles y no pueden hacer dejacidén de esta funcidn primordial. Las
leyes de dependencia y de cuidados paliativos constituyen un buen antidoto contra la
mentalidad eutanasica.

43. El ejercicio aceptado de la eutanasia y del suicidio asistido ¢termina por debilitar y
relajar las garantias legales?

Las leyes que permiten la eutanasia en paises de nuestro entorno promulgan garantias
legales para que el paciente deba dar su consentimiento previo, con numerosas
precauciones, para evitar una aplicacién involuntaria o descuidada. En los lugares donde
la eutanasia es legal, su practica se ha ampliado también por ley a menores o personas
mentalmente incapaces.

Ademas de este debilitamiento de las garantias juridicas, la experiencia en los lugares
donde la eutanasia o la ayuda al suicidio estan aprobadas muestra que también sucede
de hecho un relajamiento. En parte, se debe a la indefinicion legal que hemos
mencionado, que abre progresivamente la practica a cualquier situacion compleja. Y, en
parte, a mecanismos psicoldgicos comprensibles: quienes la practican ven que
«soluciona» los problemas del paciente de un modo eficaz y, movidos por la propia

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

compasion profesional, terminan aconsejandola o practicdndola en situaciones cada vez
mas llevaderas. Y esto incluye el paso de la eutanasia voluntaria a la eutanasia
involuntaria, para no «angustiar» al paciente con una decisién tan dura. Este fendmeno
ha llevado al rechazo undnime de su aceptacion legal por parte de las asociaciones de
personas con discapacidad.

44. ¢{Qué consecuencias tienen la eutanasia y el suicidio asistido sobre la sociedad?

La eutanasia y el suicidio asistido dafian a toda la sociedad. No es una cuestion
meramente privada que atafie solo al enfermo y a su familia. El individualismo es un
rasgo presente en la sociedad actual, pero no dejan de surgir y progresar relaciones
interpersonales no interesadas que constituyen vinculos sociales verdaderos, ya que el
ser humano es un ser constitutivamente relacional llamado a la comunion. Plantear Ila
eutanasia a voluntad significa que estas relaciones pierden su valor y la vida social queda
herida y debilitada: se atentan los vinculos constitutivos de la sociedad que, de este
modo, irremediablemente se deshumaniza.

VI. PROPUESTAS PARA FOMENTAR UNA CULTURA DEL RESPETO A LA DIGNIDAD
HUMANA

45. ¢Es necesario redescubrir la raiz que sustenta la dignidad humana?

La persona humana siempre es digna, con independencia de cualquier
condicionamiento. Su dignidad inviolable y su vocacidn trascendente estan enraizadas en
la profundidad de su mismo ser. Esta dignidad, que se descubre particularmente en la
relacion interpersonal, se ve admirablemente confirmada en la raiz y el horizonte
trascendente de toda vida humana. Efectivamente, el ser humano ha sido creado a
imagen y semejanza de Dios, quien, mediante la Encarnacién del Verbo, nos hace
participes de su misma naturaleza, destinados a la eternidad de la comunién con El y
entre nosotros. De ahi el cardcter no solo digno sino también sagrado de toda vida
humana.

46. ¢Es necesaria la educacion para valorar adecuadamente la originalidad y el valor de
la vida humana?

La educacién, planteada para que los jovenes lleguen a ser personas maduras, no es
siempre divertida, ni cdmoda o sencilla, pues exige cierto esfuerzo ya desde temprana
edad. Es un problema al que se ha debido enfrentar cualquier familia desde la noche de
los tiempos, si queria formar a sus hijos. Solo con un planteamiento exigente en el

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

contexto del respeto y del amor, con vistas al bien y al crecimiento humano, se puede
potenciar la educacion en virtudes.

Esto no significa que, como resultado de una educacidn que tenga, como uno de sus ejes
fundamentales, la virtud, los jovenes terminaran siendo virtuosos: se necesita su
cooperacion libre. Pero, aunque no contemos con esa cooperacién, es imprescindible
dicho proceso educativo para que puedan distinguir la realidad del bien y del mal en la
accién. Hoy hay ya muchas personas a las que los conceptos de bien y mal les resultan
extrafios y son incapaces de razonar y actuar con ellos.

47. ¢Es necesario favorecer la solidaridad con los que sufren?

Como apuntabamos anteriormente, un rasgo de la sociedad actual es el individualismo.
Cada cual cuida mas de lo suyo y menos de lo de los demas. Sus manifestaciones son
muchas. La amistad interesada, por ejemplo: solo mantenemos relaciones con quien nos
aporta agrado o utilidad. Cuando deja de ofrecernos algo, lo dejamos. La persona no
importa tanto como nuestro provecho al relacionarnos con ella.

En las fases finales de la vida puede sucedernos lo mismo: cuando alguien se encuentra
decaido por la enfermedad, sin una conversacidn interesante, solo con quejas continuas,
tendemos a disminuir las relaciones con él. Puede haber aqui también una huida, mas o
menos inconsciente, de las situaciones de sufrimiento. Por ello es necesario
contrarrestar esta tendencia con una auténtica solidaridad con el que sufre, mediante la
cultura del encuentro y del vinculo, en actitud de servicio, de verdadera compasion y de
promociéon humana.

48. ¢Se atiende suficientemente a formar al personal sanitario en el arte de aliviar y
consolar?

La atencion médica consigue hoy muchas curaciones. De hecho, la mayoria de la
formacion técnica de la carrera de medicina se orienta hacia el objetivo de la curacion.
Ademds, en la vida corriente, los dolores y molestias son de una intensidad
habitualmente baja, y tienen alivio razonablemente sencillo. Sin embargo, un médico
competente puede encontrarse con casos que desbordan su capacidad de aliviar.

Es patente que la docencia en medicina hoy hace poco hincapié en los numerosos
conocimientos existentes sobre el arte de aliviar. Aunque ultimamente la situacién ha
ido mejorando, es necesario que todo profesional sanitario que termina sus estudios de
grado tenga unos conocimientos sélidos de los problemas mas frecuentes que van a

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

exigir tratamientos destinados a aliviar, y que haya adquirido unas competencias bdsicas
en su practica.

El acompanamiento y el consuelo del enfermo es también un arte que es preciso ensefiar
y promocionar entre los profesionales de la salud, tanto presentes como futuros. La
funcion terapéutica del consuelo y del trato humano y delicado con el enfermo es
ampliamente reconocida en la practica de las profesiones sanitarias y debe ser
fomentada y procurada.

49. ¢En qué aspectos es necesario incidir para extender una cultura de la vida?

Nada de extrafio tiene que una sociedad en la que se extiende una concepcidn de la vida
basada en el pragmatismo utilitarista se caracterice por una actitud proclive a prescindir
de quienes son vistos, mas alla de como seres humanos vulnerables, como fuente de
gastos o incomodidades y que aportan poca utilidad a la sociedad; pueden ser percibidos
no como miembros queridos de la familia, sino como obstaculos que condicionan el
desarrollo personal, familiar o social; pueden ser considerados no como pacientes, sino
como una sobrecarga innecesaria de trabajo.

Promover algunas propuestas puede ayudar a redescubrir la dignidad de todo ser
humano, principalmente en el contexto de la situacién de enfermedad grave o terminal:

- que la muerte no sea un tema tabu, sino un hecho natural que forma parte de la vida
humana. Nadie —ni jueces, ni legisladores, ni médicos— se puede atribuir el derecho a
decidir que algunos seres humanos no tienen derechos o los tienen en menor grado que
los demas, debido a sus limitaciones, raza, sexo, edad, religién o estado de salud;

- que la familia sea respetada y querida como ambito natural de solidaridad entre
generaciones, en el que, con independencia de cualquier condicionamiento, se acoge, se
protege y se cuida a todos sus miembros;

- que no se considere la organizacidon hospitalaria como un ambito en el podamos
desentendernos de nuestras obligaciones con respecto a los enfermos y ancianos;

- que la familia y el hogar sean el lugar de acogida natural en la enfermedad y
ancianidad, y donde la proximidad de la muerte se viva con carifio y lucidez;

- que surjan iniciativas sociales de atencidn a los enfermos terminales, en un ambiente
respetuoso con la persona y sus familias, adecuadamente preparadas para afrontar
dignamente la muerte;

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

- que las profesiones sanitarias se orienten hacia una atencién integral de la persona
durante todo el arco vital;

- gque las instituciones publicas y los poderes del Estado tutelen de manera efectiva la
vida de todo ser humano, desde la concepcién hasta su muerte natural, con
independencia de cualquier condicionamiento.

VII. LA EXPERIENCIA DE FE Y LA PROPUESTA CRISTIANA
50. {Qué aporta la fe al cuidado de los enfermos en situacion terminal?

La fe aporta al cuidado de los enfermos en situacidon terminal una luz nueva en la
consideracién del misterio de la Creacién y Redencién en Cristo. Todo ser humano es
digno de nuestro respeto y atencidn, pues, creados a imagen y semejanza de Dios,
hemos sido redimidos por la muerte y resurreccién del Sefior Jesus. El da sentido pleno a
la vida y a la muerte, y abre el camino del amor, la esperanza y la misericordia. Como
afirmaba san Juan Pablo Il en la Enciclica Evangelium vitae: «El hombre esta llamado a
una plenitud de vida que va mas alla de las dimensiones de su existencia terrena, ya que
consiste en la participacién de la vida misma de Dios. Lo sublime de esta vocacién
sobrenatural manifiesta la grandeza y el valor de la vida humana incluso en su fase
temporal. En efecto, la vida en el tiempo es condiciéon bdsica, momento inicial y parte
integrante de todo el proceso unitario de la vida humana. Un proceso que, inesperada e
inmerecidamente, es iluminado por la promesa y renovado por el don de la vida divina,
gue alcanzara su plena realizacién en la eternidad (cf. 1Jn 3, 1-2). Al mismo tiempo, esta
llamada sobrenatural subraya precisamente el caracter relativo de la vida terrena del
hombre y de la mujer. En verdad, esa no es realidad “Ultima”, sino “penultima”; es
realidad sagrada, que se nos confia para que la custodiemos con sentido de
responsabilidad y la llevemos a perfeccidon en el amor y en el don de nosotros mismos a
Dios y a los hermanos» (n. 2).

51. ¢Como concibe el cristianismo la dignidad de la vida humana?

Esta misma enciclica de san Juan Pablo Il que se acaba de citar recoge la afirmacién
expresada por la constitucién conciliar Gaudium et Spes cuando afirmaba que «el
misterio del hombre solo se esclarece en el misterio del Verbo encarnado. Porque Adan,
el primer hombre, era figura del que habia de venir, es decir, Cristo nuestro Sefior.
Cristo, el nuevo Adédn, en la misma revelaciéon del misterio del Padre y de su amor,
manifiesta plenamente el hombre al propio hombre y le descubre la sublimidad de su
vocacion... Este es el gran misterio del hombre que la Revelacién cristiana esclarece a los

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

fieles. Por Cristo y en Cristo se ilumina el enigma del dolor y de la muerte, que fuera del
Evangelio nos envuelve en absoluta oscuridad. Cristo resucitd; con su muerte destruyd la
muerte y nos dio la vida, para que, hijos en el Hijo, clamemos en el Espiritu: jAbba,
Padre!» (n. 22).

Y asi, la Enciclica Evangelium vitae de san Juan Pablo Il afirma que «todo hombre abierto
sinceramente a la verdad y al bien, aun entre dificultades e incertidumbres, con la luz de
la razén y no sin el influjo secreto de la gracia, puede llegar a descubrir en la ley natural
escrita en su corazon (cf. Rom 2, 14-15) el valor sagrado de la vida humana desde su
inicio hasta su término, y afirmar el derecho de cada ser humano a ver respetado
totalmente este bien primario suyo. En el reconocimiento de este derecho se
fundamenta la convivencia humana y la misma comunidad politica. Los creyentes en
Cristo deben, de modo particular, defender y promover este derecho» (n. 3).

52. ¢{Ayuda la fe a encontrar un sentido a la vida y, de modo particular, al sufrimiento?

Ya hemos visto antes cdmo un objetivo vital puede dar sentido a los sufrimientos y
dificultades de la vida, al mostrarles un «para qué» (aunque, en bastantes ocasiones se
muestre solo vagamente intuido) y principalmente, como recordaba el Papa Francisco,
un «para quién». La pregunta por el sentido de la vida recibe una respuesta profunda y
plena en el Misterio de Cristo muerto y resucitado. La pregunta por el sentido global de
la vida también es valida para un no creyente. Es anterior a cualquier pregunta ética,
pues versa sobre la vida en su conjunto. Dijimos que la enfermedad puede ser ocasién
para «detenernos» y reflexionar sobre la propia vida en su conjunto, para poder
adentrarnos en su sentido. Sin embargo, quien ha captado la dimension sobrenatural del
sufrimiento puede caer en la tentacion de proponer esta solucién a los pacientes, y no
respetar el ritmo razonable de la reflexion y maduracién personales ante la enfermedad.
Como vimos, no se pueden forzar las respuestas sobre el sentido, pero si cabe
acompanar y sostener al enfermo en el recorrido de su propio camino de reflexion y
profundizacién.

53. ¢Cual es la doctrina de la Iglesia sobre el sufrimiento y la muerte?

Para quienes tienen fe y esperanza, el interrogante sobre el mal que se hacen todos los
seres humanos es mads acuciante, pues la visidn trascendente nos presenta a un Dios que
ama a cada persona y quiere lo mejor para ella. El conocimiento de que la providencia
amorosa de Dios respecto a cada persona es compatible con la existencia del dolor y el
sufrimiento indica necesariamente que el dolor —aunque no podamos explicarlo en toda
su amplitud y profundidad— tiene un sentido.

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

Cuando a Cristo se le pregunté por el misterio del sufrimiento manifesté que no se
trataba de un castigo divino (cfr. Jn 9,2-4). El libro de la Sabiduria afirma taxativamente:
«Dios no ha hecho la muerte ni se complace destruyendo a los vivos. El todo lo creé para
qgue subsistiera» ( Sab 1, 13-14). Pero Jesus, ademds de acercarse, aliviar, consolar y
curar a los enfermos y a los que sufren, y de hablar sobre el dolor y el sufrimiento, los
asumio en la Cruz convirtiéndolos, mediante su Misterio Pascual, en la Buena Nueva,
dandole el maximo sentido: ese dolor hasta la muerte dio vida plena y sentido a la
historia humana y al universo.

También nosotros podemos imitar a Jesus: no decir muchas palabras sobre el dolor, sino
vivir la experiencia de encontrarle sentido, convirtiéndolo en fuente de amor y de
superaciéon del propio egoismo. Podemos acercarnos, sostener, acompanar y suscitar
esperanza en quienes sufren. Cristo no teorizd sobre el sufrimiento o el dolor: amd y
consold a los que sufren y El mismo sufrié hasta la muerte de cruz. La Iglesia no elabora
teorias sobre el dolor, pero quiere aportar a la humanidad una vocacion de donacion
preferente hacia los que sufren, acompafiandolos y sosteniéndolos en el camino, y
también la experiencia que Cristo nos comunica con su muerte y resurreccion.

San Juan Pablo II, en su Carta apostolica del afo 1984 Salvifici doloris, nos habla del amor
de Cristo que vence el sufrimiento: «A través de los siglos y generaciones se ha
constatado que en el sufrimiento se esconde una particular fuerza que acerca
interiormente el hombre a Cristo» (n. 26) En esta carta se nos describe el «Evangelio del
sufrimiento» y se hace referencia a la pardbola del buen samaritano como expresion de
este Evangelio: «El buen samaritano de la parabola de Cristo no se queda en la mera
conmocion y compasion. Estas se convierten para él en estimulo a la accién que tiende a
ayudar al hombre herido. En la ayuda pone todo su corazén y no ahorra ni siquiera
medios materiales. Se puede afirmar que se da a si mismo, su propio “yo”, abriendo este
“yo” al otro. Tocamos aqui uno de los puntos clave de toda la antropologia cristiana. El
hombre no puede encontrar su propia plenitud si no es en la entrega sincera de si mismo
a los demas» (SD 28).

54. ¢En qué puede colaborar un cristiano para promocionar una cultura de respeto de
la vida humana?

Todos los cristianos podemos y debemos colaborar con nuestras palabras, acciones y
actitudes, y recrear en el entramado de la vida cotidiana una cultura de la vida y del
encuentro, rechazando la cultura del descarte y la exclusion. En particular, y sin
pretender ser exhaustivos, todos podemos ayudar a esa inmensa tarea:

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

- acogiendo con vision sobrenatural el sufrimiento, el dolor y la muerte, cuando nos
afecte personalmente. La fe lleva a saber que quien sufre puede unirse a Cristo en su
pasidn y que, tras la muerte, nos espera el abrazo de Dios Padre;

- ejercitando, segun nuestros medios, posibilidades y circunstancias, un apoyo activo al
qgue sufre y a su familia: desde una sonrisa, afecto, compafiia hasta la dedicacion de
tiempo, recursos y dinero podemos hacer muchas cosas para aliviar el sufrimiento ajeno
y ayudar, al que lo padece, a que renazca el amor, la alegria, la paz y la esperanza;

- orando por los que sufren, por quienes los atienden, por los profesionales de la salud,
por los politicos y legisladores en cuyas manos esta actuar a favor de la dignidad del que
sufre;

- facilitando el surgimiento de vocaciones para las instituciones de la Iglesia que, por su
carisma fundacional, estan especificamente dedicadas a atender a la humanidad doliente
y que constituyen hoy —como hace siglos— una maravillosa expresién del amor y el
compromiso con los que sufren;

- acogiendo con amor fraterno, afecto humano y naturalidad en el seno de la familia a los
miembros dolientes, enfermos o moribundos, aunque eso suponga sacrificio;

- haciéndonos presentes en los medios de comunicacion social y demas foros de
influencia en la opinidn publica, con el fin de hacer patentes las notas caracteristicas de
una cultura de la vida y del encuentro y rechazando la cultura del descarte;

- tomando parte en las instituciones y en la vida politica, tanto con el voto como con la
participacion activa en las formaciones politicas, instituciones y administraciones,
exigiendo el fomento de la cultura de la vida en cuestiones que afecten a la familia, la
sanidad, el cuidado a los enfermos, ancianos, personas vulnerables, empobrecidos, etc.;

- promoviendo entre los profesionales sanitarios un concepto de medicina y de asistencia
sanitaria centradas en la promocién de la dignidad de la persona en toda circunstancia;

Y tenemos a nuestra disposicion un sacramento —la Uncidon de los enfermos—
especificamente instituido por Jesus y depositado en la Iglesia para aliviar, sostener y
fortalecer al enfermo y, cuando llegue el momento, prepararse para una buena muerte.

55. éQué es el Sacramento de la Uncion de los Enfermos?

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

Este Sacramento otorga al cristiano un don particular del Espiritu Santo, mediante el cual
recibe una gracia de fortaleza, paz, consuelo y esperanza para vencer las dificultades
propias del estado de enfermedad o de fragilidad de la vejez.

Esta gracia renueva la fe y confianza en el Sefior en quien lo recibe, robusteciéndole
contra las tentaciones del enemigo y la angustia de la muerte, de tal modo que pueda,
no solo vivir sus dificultades con fortaleza, sino también luchar contra ellas con
esperanza y mejorar o incluso restablecer su salud, si asi conviene a su salvacion.

Asimismo, la Uncion de los Enfermos le concede el perddn de los pecados y la plenitud
de la penitencia cristiana. La Uncidn es Sacramento de enfermos y Sacramento de Vida,
expresion sacramental de la accion liberadora de Cristo que invita y, al mismo tiempo,
ayuda al enfermo a participar en esta liberacién.

Es aconsejable recibir este Sacramento en circunstancias de riesgo (enfermedad grave,
vejez, antes de someterse a una operacién quirurgica, etc.). Ademads, su administracion
puede reiterarse, aun dentro del mismo proceso de enfermedad, si esta se agrava, no
debiendo reservarse para cuando el enfermo esta ya inconsciente, como seiala el
Concilio: «No es solo el Sacramento de quienes se encuentran en los ultimos momentos
de su vida. Por tanto, el tiempo oportuno para recibirlo comienza cuando el cristiano ya
empieza a estar en peligro de muerte por enfermedad o vejez» (Sacrosantum Concilium
73).

Unido a este Sacramento, estd el «Viatico» o recepcion de la Eucaristia que ayuda al
enfermo a completar el camino hacia el Sefior, perfeccionando la esperanza cristiana,
«asociandose voluntariamente a la pasion y muerte de Cristo» (Lumen Gentium 11).

56. ¢Cudl debe ser la actitud de un cristiano ante la muerte?

Los cristianos contemplamos la muerte como el encuentro definitivo con el Sefior de la
Vida y, por lo tanto, con esperanza tranquila y confiada en El, aunque nuestra naturaleza
se resista a dar ese Ultimo paso a la vida plena y definitiva. Con todo acierto denominaba
la antigua cristiandad al dia de la muerte «dies natalis», dia del nacimiento definitivo a la
Vida eterna. El Papa Francisco nos recuerda que nuestra vida no termina en una piedra
funeraria, sino que se abre a la vida por medio de la resurreccion de Jesus: «Hoy
descubrimos que nuestro camino no es en vano, que no termina delante de una piedra
funeraria. Una frase sacude a las mujeres y cambia la historia: “éPor qué buscdis entre
los muertos al que vive?” (Lc 24,5); épor qué pensdis que todo es inutil, que nadie puede
remover vuestras piedras? ¢Por qué os entregdis a la resignacién o al fracaso? La Pascua,

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

hermanos y hermanas, es la fiesta de la remocidn de las piedras. Dios quita las piedras
mas duras, contra las que se estrellan las esperanzas y las expectativas: la muerte, el
pecado, el miedo, la mundanidad. La historia humana no termina ante una piedra
sepulcral, porque hoy descubre la “piedra viva”: Jesus resucitado (cf. 1P 2,4). Esta noche
cada uno de nosotros esta llamado a descubrir en el que esta Vivo a aquel que remueve
las piedras mas pesadas del corazén» (Homilia en la Vigilia Pascual de abril de 2019).

57. La eutanasia y el suicidio asistido é{son cuestiones religiosas?

Como hemos visto a lo largo de este documento, la eutanasia y el suicidio asistido
constituyen un drama humano, con hondas raices antropoldgicas y con amplias
repercusiones en el ambito familiar, social, politico y sanitario. En cuanto afecta a la vida
humana y las diferentes esferas en las que se desarrolla, tienen una innegable
repercusion en el ambito religioso, pero es un asunto que pertenece principalmente a la
concepcion actual acerca del ser humano, de su libertad y de su destino.

Quienes creemos en un Dios que es amor, que es comunion de Personas, que no solo ha
creado al ser humano, sino que lo llama personalmente y le espera para un destino
eterno de felicidad, estamos convencidos de que la eutanasia y el suicidio asistido
implican poner fin deliberadamente a la vida de un ser humano que es querido por Dios,
gue lo ama infinitamente y que vela por su vida y su muerte.

Ademads, constituyen una ofensa contra el ser humano y, por tanto, contra Dios, que ama
a toda persona y es ofendido con todo lo que ofende al ser humano. Esta es la razén por
la que Dios pronuncid el precepto «no matards».

58. En determinadas situaciones éno se plantean los profesionales sanitarios o los
familiares creyentes, unos problemas morales muy dificiles de resolver?

Pueden plantearse esos problemas y pueden ser de dificil resolucién, como sucede, por
otra parte, en otros muchos dmbitos de la vida. Pero se puede obrar con rectitud cuando
todos los que intervienen son personas que han adquirido las virtudes personales y
profesionales que los capacitan para tomar decisiones moralmente buenas. En estas
situaciones, es importante potenciar la relacion entre el enfermo, la familia y el equipo
sanitario. La presencia, el apoyo y las eventuales indicaciones del acompafiante espiritual
del enfermo pueden ayudar a iluminar situaciones complejas. Muchas inquietudes y
dudas se resuelven a través de este didlogo y apoyo mutuos.

59. ¢Se puede resumir en pocas palabras cual es la doctrina de la Iglesia sobre la
actitud ante el final de esta vida?

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

De manera resumida, puede formularse en estos enunciados:

1. Nunca es licito causar la muerte de un enfermo, ni siquiera para evitarle el dolor y el
sufrimiento, aunque él lo pida expresamente. Ni el paciente, ni el personal sanitario, ni
los familiares tienen la facultad de decidir o provocar la muerte de una persona.

2. No es licita la accion u omisidn que por su naturaleza y en la intencion causa la muerte
con el fin de evitar cualquier dolor (Cfr. EV 65).

3. No es licito prolongar a toda costa la vida de un paciente ante la certeza moral que
ofrecen los conocimientos médicos de que los procedimientos aplicados ya no
proporcionan beneficio al enfermo y solo sirven para prolongar inutilmente la agonia.

4. No es licito omitir los cuidados generales basicos: alimentacién, hidrataciéon, aseo,
cambios posturales, analgesia, etc.

5. Una persona puede firmar un documento para manifestar por anticipado su voluntad
sobre los tratamientos que desea recibir cuando, por el deterioro de su salud, se
encuentre mentalmente incapacitado. Este documento de voluntades anticipadas debe
respetar la dignidad de la persona, debe atenerse a las normas de la buena practica
médica y no debe contener indicaciones eutandsicas o de obstinacidon terapéutica.

6. Ante una persona que se acerca a la muerte, se deben evitar aquellas intervenciones
que alteran la necesaria serenidad que precisa el enfermo, lo aislan de cualquier
contacto humano con familiares o amigos, y acaban por impedirle que se prepare
interiormente a morir en un clima y en un contexto auténticamente humano vy, en su
caso, cristiano.

7. El personal médico debe adaptar los diagndsticos y tratamientos a la situacion clinica
del paciente para no caer en la obstinacion. Es lo que se ha llamado «adecuacion de los
cuidados». Consiste en ajustar, no iniciar o suspender tratamientos o pruebas
diagndsticas que se consideran clinicamente inutiles. Esta decision conlleva Ia
instauracion de los cuidados paliativos adaptandolos a la evolucion clinica del paciente.

8. Ciertamente, lo propio de la medicina es curar. Pero también lo es cuidar, aliviar y
consolar. Siempre hay que cuidar y consolar, pero quizads mas al final de esta vida. La
medicina paliativa se propone humanizar el proceso de la muerte y acompafar hasta el
final. No hay enfermos «incuidables», aunque sean incurables.

9. La sedacion paliativa serd éticamente aceptable cuando exista una indicacion médica
correcta, se hayan agotado los demads recursos terapéuticos, se haya informado y

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

dialogado con el paciente y su familia y contado con su consentimiento. La sedacion
paliativa consiste en administrar farmacos en la dosis y combinaciones adecuadas, con la
finalidad de disminuir la conciencia en un paciente en fase avanzada o terminal, para
aliviar el sufrimiento causado por sintomas refractarios. No debe conllevar la suspensién
de los cuidados bdsicos y debe ser periédicamente evaluada. Previamente hay que
posibilitar al paciente que pueda resolver sus eventuales obligaciones personales, civiles,
profesionales, familiares, morales y religiosas.

10. Las instituciones publicas deben servir y tutelar toda vida humana, mds alld de
cualquier condicionamiento. La vida humana es un bien que supera el poder de
disposicidon de cualquier persona o institucién. La eutanasia constituye una derrota social
y un exponente de la cultura del descarte.

60. ¢En qué puede contribuir un cristiano a acrecentar el respeto y valoracion de toda
vida humana?

Ya sefaldbamos antes que toda persona estd llamada, dentro de sus posibilidades, a
difundir una cultura que defienda la vida humana en todo su recorrido vital. En el caso
del cristiano, este deber se acentua, pues no se trata ya de una cuestién meramente
humana, sino de hacer frente a ideologias y actitudes que contradicen el designio
amoroso de Dios para todo ser humano. Este compromiso se realiza con la fuerza de la
razon, de la verdad, del testimonio y del convencimiento. Un cristiano no puede
renunciar a tratar de influir positivamente en este campo: quedaria afectada
negativamente su identidad cristiana si dejara pasar el tema sin poner lo que esta de su
parte, como si se tratara de algo que ya no tiene remedio.

La vida publica, tejida de multitud de relaciones humanas, ofrece siempre algun punto
donde se puede contribuir a mejorar la sociedad promocionando el respeto a la dignidad
de todo ser humano y mostrando la inhumanidad que supone la eutanasia. Esta tarea
adquiere una relevancia particular en quienes tienen responsabilidades en el campo de
la politica, los medios de comunicacién, la educacidn y las instituciones publicas vy
privadas.

EPILOGO

Quisiéramos concluir este documento con algunas consideraciones que nos ofrece el
Papa Francisco sobre las cuestiones que hemos tratado. En el discurso ante el
Parlamento Europeo el 25 de noviembre de 2014 afirmaba: «Persisten demasiadas
situaciones en las que los seres humanos son tratados como objetos, de los cuales se

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



A
NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

puede programar la concepcion, la configuracién y la utilidad, y que después pueden ser
desechados cuando ya no sirven, por ser débiles, enfermos o ancianos. El ser humano
corre el riesgo de ser reducido a un mero engranaje de un mecanismo que lo trata como
un simple bien de consumo para ser utilizado, de modo que —lamentablemente lo
percibimos a menudo—, cuando la vida ya no sirve a dicho mecanismo se la descarta sin
tantos reparos, como en el caso de los enfermos, los enfermos terminales, de los
ancianos abandonados y sin atenciones, o de los niflos asesinados antes de nacer».

Y en un discurso a la plenaria de la Congregacion para la Doctrina de la Fe en enero de
2018 el Papa declaraba: «El dolor, el sufrimiento, el sentido de la vida y de la muerte son
realidades que la mentalidad contemporanea lucha por afrontar con una mirada llena de
esperanza. Sin embargo, sin una esperanza confiable que le ayude a enfrentar el dolor y
la muerte, el hombre no puede vivir bien y mantener una perspectiva segura de su
futuro. Este es uno de los servicios que la Iglesia esta llamada a prestar al hombre
contempordneo porque el amor, que se acerca de manera concreta y que encuentra en
Jesus resucitado la plenitud del sentido de la vida, abre nuevas perspectivas y nuevos
horizontes incluso a quienes piensan que ya no pueden hacerlo». Y, por ultimo, en un
tuit de el mes de junio de 2019 el Papa Francisco declaraba: «La eutanasia y el suicidio
asistido son una derrota para todos. La respuesta a la que estamos llamados es no
abandonar nunca a los que sufren, no rendirse nunca, sino cuidar y amar para dar
esperanza».

Asi mismo, en la Declaracion conjunta de las religiones monoteistas abrahdmicas sobre
las cuestiones del final de la vida del 28 de octubre 2019 se afirmaba: «Nos oponemos a
cualquier forma de eutanasia —que es el acto directo, deliberado e intencional de quitar
la vida— asi como al suicidio asistido médicamente —que es el apoyo directo, deliberado
e intencional al suicidarse— porque contradicen fundamentalmente el valor inalienable
de la vida humana vy, por lo tanto, son actos equivocados desde el punto de vista moral y
religioso, y deberian prohibirse sin excepciones».

Frente a la cultura del descarte es necesario recrear una cultura de la vida y del
encuentro, del amor y la verdadera compasion. Recordemos las palabras de santa Teresa
de Calcuta: «La vida es belleza, admirala; la vida es vida, defiéndela». Queremos ser
sembradores de esperanza para quienes se sienten cansados y angustiados, de modo
particular los enfermos graves y sus familias. Sabemos que «la esperanza no defrauda,
porque el amor de Dios ha sido derramado en nuestros corazones» (Rom 5, 5). Acudimos
a la intercesiéon materna de la Virgen Maria, Salud de los enfermos, Consuelo de los

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



NUEVOS
SEMBRADORES DE ESPERANZA

afligidos. Que Ella nos acompafie siempre en la tarea apasionada de acoger, proteger y
acompanfar toda vida humana. Con gran afecto.

1 de noviembre de 2019
Solemnidad de Todos los Santos
Subcomision Episcopal para la Familia y Defensa de la Vida

Conferencia Episcopal Espafiola

Obra Social Odres Nuevos — Calle Joaquin Costa 36 A, 12 C — 28002 — Madrid — CIF G-87885125 — www.odresnuevos.es



